
        
            
                
            
        

    


  

  

Một Trăm Bài Kệ Niệm Phật 

Triệt Ngộ Ðại Sư 



Việt dịch: Hòa Thượng Thích Thiền Tâm 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 01-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http:// www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Hán 1 

Hán 2 

Hán 3 

Hán 4 

Hán 5 

Hán 6 

Hán 7 

Hán 8 

Hán 9 

Hán 10 

Hán 11 

Hán 12 

Hán 13 

Hán 14 

Hán 15 

Hán 16 

Hán 17 

Hán 18 

Hán 19 

Hán 20 

Hán 21 

Hán 22 

Hán 23 

Hán 24 

Hán 25 

Hán 26 

Hán 27 

Hán 28 

Hán 29 

Hán 30 

Hán 31 

Hán 32 

Hán 33 

Hán 34 

Hán 35 

Hán 36 

Hán 37 

Hán 38 

Hán 39 

Hán 40 

Hán 41 

Hán 42 

Hán 43 

Hán 44 

Hán 45 

Hán 46 

Hán 47 

Hán 48 

Hán 49 

Hán 50 

Hán 51 

Hán 52 

Hán 53 

Hán 54 

Hán 55 

Hán 56 

Hán 57 

Hán 58 

Hán 59 

Hán 60 

Hán 61 

Hán 62 

Hán 63 

Hán 64 

Hán 65 

Hán 66 

Hán 67 

Hán 68 

Hán 69 

Hán 70 

Hán 71 

Hán 72 

Hán 73 

Hán 74 

Hán 75 

Hán 76 

Hán 77 

Hán 78 

Hán 79 

Hán 80 

Hán 81 

Hán 82 

Hán 83 

Hán 84 

Hán 85 

Hán 86 

Hán 87 

Hán 88 

Hán 89 

Hán 90 

Hán 91 

Hán 92 

Hán 93 

Hán 94 

Hán 95 

Hán 97 

Hán 98 

Hán 99 

Hán 100 





---o0o--- 

Hán 1 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ngã Phật tâm yếu 

 Thụ triệt Ngũ Thời 

 Hoành cai Bát Giáo 

Việt 1: 

 Một câu A Di Ðà 

 Tâm yếu của Phật ta. 

 Dọc năm thời thấu suốt 

 Ngang tám giáo trùm xa.  

Lược giải: 

Một câu niệm Phật là tâm yếu của đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. Tâm yếu, 

cũng gọi là tông, là yếu chỉ tức sắc tức không của cảnh giới chân tâm, không 

thể  dùng  lời  nói  và  tư  tưởng  để  luận  bàn  suy  nghĩ  được.  Năm  thời  là:  Hoa 

Nghiêm,  A  Hàm,  Phương  Ðẳng,  Bát  Nhã  và  thời  Pháp  Hoa.  Tám  giáo  là: 

Tạng, Thông, Biệt, Viên, Ðốn, Tiệm, Bí Mật và Bất Ðịnh Giáo. “Dọc” là chỉ 

cho  chiều  cao  thuộc  thời  gian.  “Ngang”  chỉ  cho  chiều  rộng  thuộc  không 

gian.  Ý  nói  câu  niệm  Phật  rất  mầu  nhiệm,  về  nghĩa  lý  bao  trùm  Năm  Thời 

Tám Giáo, về cao rộng suốt cả thời gian, không gian. 

---o0o--- 

Hán 2 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ý chỉ như hà? 

 Tri âm thường thiểu 

 Mộc nhĩ thiên đa!  

Việt 2: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ý chỉ diệu bao nhiêu? 

 Bạn tri âm thường ít 

 Kẻ tai gỗ riêng nhiều !  



Lược giải: 

Như bài kệ trên đã dẫn, ta thấy đại khái ý chỉ của câu niệm Phật cao diệu 

như thế nào! Cho nên Thành Thời Ðại Sư đã nói trong một Ðề Từ: 

 " Mà trong A Di hồng danh thâm.  

 Nghìn muôn khôn tìm ra tri âm!  

 Thiên Như lòng từ soi chân đăng.  

 Ðưa người mau ra vòng mê lầm...  

 Ôi câu hồng danh mầu thâm xa.  

 Sâu cùng chư tông làng Thiền Na.  

 Buông ra thâu vào đều như như.  

 Tương tư mơ đầy trời liên hoa !"  

Ðiệu đàn niệm Phật cao siêu mầu nhiệm như thế, trừ ra bậc tri âm, chớ kẻ tai 

gỗ  làm sao  nghe thấu? Vì  thế  nhiều kẻ đã lầm đánh  giá Niệm  Phật  là pháp 

thấp kém chỉ để cho kẻ ngu dốt, hạng người già cả tu hành. Thật đáng cảm 

xót vì cảnh ít tri âm, như lời một bậc tiền bối đã than: 

 Nga nga hồ chí tại cao sơn 

 Dương dương hồ ý tại lưu thủy 

 Ðàn Bá Nha ít kẻ tri âm 

 Những nghe qua xót trộm lại đau thầm 

 Chung Kỳ mất, đập cầm không muốn khảy! 

---o0o--- 

Hán 3 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðại ý phân minh 

 Xà sanh cung ảnh 

 Dược xuất kim bình.  



Việt 3: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðại ý thật phân minh 

 Rắn sanh từ cung ảnh 

 Thuốc lấy ở kim bình.  

Lược giải: 

Một  người tới  nhà bạn thân chơi, cố  giao  rót trà  ra chén  mời  uống.  Lúc ấy 

vào khoảng đầu đêm, ánh đèn chấp chóa in bóng cung treo gần bên vào chén 

giống  như  con  rắn  đang  lăng  quăng  chao  động.  Trong  lúc  không  kịp  suy 

nghĩ, người ấy uống vội hết chén trà, rồi chợt sanh lòng nghi là mình đã nuốt 

con rắn nhỏ vào bụng, nhưng không dám nói. Về đến nhà anh lo sợ, rồi phát 

bịnh. Sau bạn đến thăm, hỏi biết duyên cớ, mời đến nhà để dĩa đèn và chén 

trà chỗ cũ, chỉ cây cung treo gần bên, người ấy mới dứt hết mối nghi và lành 

bịnh. Thuở  xưa  người  Ấn  Ðộ khi  luyện thuốc  quí, thường dùng  gương  dầy 

hoặc  ngọc thủy tinh tụ ánh sáng  mặt  trăng để  lấy  nước.  Luyện  xong  lại cất 

thuốc vào bình bạc hoặc bình vàng, cho tăng thêm hiệu lực linh nghiệm. Ðây 

ý nói câu niệm Phật rõ ràng là pháp Viên Ðốn đi thẳng vào chân tâm, ngay 

lúc niệm Phật tức đã thể hiện Phật tánh, ví như thuốc quí lấy ra từ bình vàng. 

Kẻ  không  biết  lầm  hiểu  niệm  Phật  là  pháp  Quyền  Giáo  để  dứt  trừ  vọng 

tưởng, hoặc pháp  Tiệm Giáo để  gieo  lần thiện căn. Như thế có khác  gì anh 

chàng lờ lạc nghi ngờ lầm bóng cung là rắn đâu ? 

---o0o--- 

Hán 4 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Danh dị phương tiện 

 Phổ nhiếp quần cơ 

 Bàng thông nhất tuyến. 



Việt 4: 

 Một câu A Di Ðà 

 Phương tiện cực mầu lạ 

 Nhiếp khắp hết căn cơ 

 Rẽ thông vào Bát Nhã. 

Lược giải: 

Ấn Quang Ðại Sư nói:  "Tu các môn khác phải nhiều đời mới thoát luân hồi, 

 và theo như Khởi Tín Luận thì phải trải qua một muôn đại kiếp tu hành liên 

 tục mới vượt lên ngôi Bất Thối Chuyển. Ví như quan chức phải từ phẩm bậc 

 nhỏ  lần  lượt  thăng  đến  ngôi  Tể  Tướng.  Riêng  môn  Niệm  Phật  là  phương 

 tiệm  mầu  lạ  để  mau  thành  Phật  một  đời  được  đới  nghiệp  vãng  sanh  thoát 

 khỏi luân hồi, một kiếp đã bước lên ngôi  Bất  Thối Chuyển. Ví như Thái Tử 

 khi mới sanh ra, đã tôn quý vượt hẳn quần thần".  Môn Niệm Phật lại nhiếp 

tất cả căn cơ, dưới từ loài quỷ súc, hạng ngu tối dốt nát tật nguyền, trên đến 

bậc Ðẳng Giác Bồ Tát như Văn Thù Phổ Hiền cũng có lời nguyện cầu sanh 

Tịnh độ. Chữ "nhất tuyến" đây là chỉ cho môn Thiền Trực Chỉ, tức đường lối 

thẳng  vào  Bát  Nhã  chân  tâm.  Ngài  Triệt  Ngộ  dùng  từ  ngữ  này,  bởi  ngài  là 

một  "đại  thiền  sư".  Lại  "nhất  tuyến"  cũng  hàm  chỉ  cho  đường  lối  đặc  sắc 

nhiệm mầu của môn Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

Hán 5 

Nhứt cú Di Ðà 

Khai vãng sanh môn. 

Thị đa phước đức 

Phi thiểu thiện căn. 

Việt 5: 

 Một câu A Di Ðà 

 Mở đường lối vãng sanh 

 Ðó là nhiều phước đức 

 Chẳng phải ít căn lành. 

  

Lược giải: 

Từ khi Vi Ðề Hy phu nhân chán cõi đời trược ác, cầu sanh về thế giới đẹp an 

vui,  đức  Thích  Tôn  mới  nói  ra  môn  Tịnh  Ðộ  mở  đường  lối  vãng  sanh,  để 

hành giả được dễ dàng thuận tiến trên bước đường giải thoát. Muốn làm một 

bậc thượng thiện nhân cao quý ở cõi đẹp mầu như thế giới Cực Lạc, phải là 

người có nhiều phước đức căn lành. Theo kinh Vô Lượng Thọ: Chúng sanh 

nào  đời  này  nghe  nói  Phật  A  Di  Ðà  và  cõi  Cực  Lạc,  phát  lòng  tín  nguyện, 

chí thiết niệm Phật cầu vãng sanh. Những chúng sanh đó trong tiền kiếp đã 

từng gặp nhiều đức Phật và gieo trồng nhiều phước đức căn lành rồi. 

---o0o--- 

Hán 6 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Lâm chung Phật hiện 

 Tứ biện thân tuyên 

 Lục phương cộng tán. 

Việt 6: 

 Một câu A Di Ðà 

 Khi lâm chung Phật hiện 

 Tứ biện khó thân tuyên 

 Sáu phương đồng khen ngợi. 



Lược giải 

Liên Trì Ðại Sư nói:  "Một câu A Di Ðà gồm: đại thiện căn, đại phương tiện, 

 đại  phước  đức,  đại  trí  huệ,  đại  giải  thoát,  đại  từ  bi.  Câu  niệm  Phật  đã  có 

 nhiều công đức lớn như thế nên người niệm Phật mau diệt nhiều tội chướng, 

 mau sanh nhiều phước huệ, khi lâm chung quyết định Phật sẽ hiện thân tiếp 

 dẫn  sanh  về  Cực  Lạc”.  Cho  nên  chư  Phật  sáu  phương  hiện  ra  tướng  lưỡi 

rộng dài, tiêu biểu cho sự  tuyên thuyết pháp  môn tối  thượng thừa,  mà  ngợi 

khen công đức không thể nghĩ bàn của Tịnh Ðộ. Ðã là pháp môn công đức 

không  thể  nghĩ  bàn  thì  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  và  chư  Phật  dù  đã  dùng  Tứ 

Biện  Tài  là:  Pháp  Vô  Ngại  Biện,  Nghĩa  Vô  Ngại  Biện,  Từ  Vô  Ngại  Biện, 

Nghĩa Vô Ngại Biện, cũng không thể tuyên dương ngợi khen cho hết được. 

---o0o--- 

Hán 7 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thành Phật tiêu chuẩn 

 Dĩ niệm Phật tâm 

 Nhập Vô Sanh Nhẫn 



Việt 7: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là thành Phật tiêu chuẩn 

 Dùng tâm hạnh niệm Phật 

 Chứng vào Vô Sanh Nhẫn. 



Lược giải 

Niệm Phật chẳng riêng khi lâm chung được sanh về cõi Phật mà thôi. Trong 

hiện tại nếu hành giả nhiếp cả sáu căn, giữ cho tịnh niệm nối luôn, và có thể 

ngay đời này được ngộ đạo, chứng vào Vô Sanh Pháp Nhẫn. Cho nên gọi: 

Niệm Phật là tiêu chuẩn thành Phật. 



---o0o--- 

Hán 8 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Chứng tam bất thối 

 Chỉ thử nhất sanh 

 Tiện bổ Phật vị 



Việt 8: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chứng ba ngôi Bất Thối 

 Chỉ trong một đời này 

 Ðược bổ lên Phật vị 



Lược giải: 

 

Ba  ngôi  Bất  Thối  Chuyển  là:  Vị  Bất  Thối,  Hạnh  Bất  Thối,  và  Niệm  Bất 

Thối. Cứ theo Thiên Thai Giáo, chứng được đệ nhất bất thối tâm trụ, mới lên 

ngôi  Vị  Bất  Thối.  Chứng  Thập  Hồi  Hướng,  lên  ngôi  Hạnh  Bất  Thối.  Và 

chứng Sơ Ðịa mới vào ngôi Niệm Bất Thối. Nhưng ước theo đường lối phổ 

thông  của  Ðại  Thừa  giáo  thì  phá  được  kiến  tư  hoặc  mới  lên  ngôi  Vị  Bất 

Thối. Phục đoạn trần sa hoặc, lên ngôi Hạnh Bất Thối. Và tiến phá vô minh 

hoặc,  mới  vào  ngôi  Niệm  Bất  Thối.  Như  thế  chứng  được  ba  ngôi  bất  thối 

thật không phải dễ! Theo các giáo môn khác, tất phải tu tập trải a tăng kỳ số 

kiếp mới chứng nhập được. Với pháp môn Tịnh Ðộ, khi được vãng sanh kể 

như vĩnh viễn không còn bị thối chuyển nữa. Ðiều này, theo kinh giáo, gọi là 

Xứ Bất Thối. Từ Xứ Bất Thối, địa vị tam bất thối là cầm chắc trong tay, lần 

lượt sẽ tiến lên Phật qủa. Cho nên kinh Di Ðà nói:  “Là bậc A Bệ Bạt Trí (Bất 

 thối chuyển)".  Chư thiện  nhơn ở Cực  Lạc sống  lâu  vô  lượng  vô biên a tăng 

kỳ  kiếp,  chỉ  trong  một  kiếp  sanh  về  nơi  đó  đã  dư thời  gian  chứng  lên  ngôi 

Nhứt Sanh Bổ Xứ, được bổ vào Phật vị rồi. 



---o0o--- 

Hán 9 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn thập đại nguyện 

 Khởi đắc Phổ Hiền 

 Thác giáo liễu biện!  



Việt 9: 

 Một câu A Di Ðà 

 Tròn đầy mười thập nguyện 

 Ðâu phải đức Phổ Hiền 

 Dạy lầm cho xong chuyện! 



Lược giải: 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  phẩm  Nhập  Bất  Tư  Nghị  Giải  Thoát  Cảnh  Giới, 

sau khi đức Phổ Hiền nói mười Ðại Nguyện Vương, ngài liền tự phát thệ và 

khuyên  Thiện  Tài  đồng  tử  cùng  hải  chúng  Bồ  Tát  trong  biển  thế  giới  Hoa 

Tạng đều nên niệm Phật hồi hướng về Cực Lạc. Lời phát thệ như sau: 

 Tôi nguyện khi lúc sắp mạng chung 

 Dứt trừ tất cả điều chướng ngại 

 Diện kiến đức Phật A Di Ðà 

 Liền được sanh về cõi An Lạc. 

Tại sao thế? Vì  muốn  vào cảnh  giới bất tư nghị  giải thoát,  muốn  thành tựu 

các công đức, muốn chứng Phật quả phải thật hành mười đại nguyện vương, 

và muốn không bị nhiều chướng duyên làm cho thối chuyển, muốn sớm mau 

hoàn mãn mười Ðại Nguyện Vương ấy, tất phải cầu sanh Cực Lạc! Cho nên 

lời đức Phổ Hiền khuyên dạy chư Bồ Tát niệm Phật cầu về Cực Lạc không 

phải  là  điều  dạy  bảo  cạn  cợt,  lạc  lầm,  nói  suông  rồi  cho  xong  chuyện!  Mà 

chính đó là lời khuyên dạy tối quan yếu, bao gồm ý vị rất sâu sắc, phải suy 

gẫm nhiều mới thấu hiểu! 



---o0o--- 

Hán 10 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Bạch ngưu giá cảnh 

 Kỳ tật như phong 

 Hành bộ bình chánh 



Việt 10: 

 Một câu A Di Ðà 

 Xe gác ách trâu trắng 

 Chạy lẹ như gió bay 

 Bước đi thật bằng vững. 



Lược giải: 

Câu niệm Phật, đối với bậc cao, thì có niệm đồng với không niệm. Và  mặc 

dù không nghĩ rằng mình là người hay niệm, đức Phật là vị được niệm, tâm 

niệm  hằng  rỗng  không,  nhưng  cũng  chẳng  ngại  gì  câu  niệm  Phật  thường 

hiển lộ rành rẽ, rõ ràng. Như chư Bồ Tát, Tổ Sư vẫn đi dứng, nằm ngồi, vẫn 

ăn cơm mặc áo, vẫn thuyết pháp tụng kinh, mà không thấy có các tướng ấy. 

Các ngài làm pháp hữu vi mà tâm vô vi, tâm tuy vô vi vi song vẫn làm tất cả 

pháp  hữu  vi.  Như  thế  mới  chẳng  đọa  vào  lỗi  "không  và  có",  tiến  lên  cảnh 

giới Ðại Thừa. Cho nên đức Lục Tổ đã bảo: 

 Không niệm, niệm mới chánh 

 Có niệm, niệm thành tà 

 Có, không đều chẳng tưởng 

 Ngồi được bạch ngưu xa. 

Cần  nhận  rõ:  Không  và  Có  trên  đây,  chẳng  phải  là  không  niệm  Phật,  tụng 

kinh. Ðây chính là niệm Phật đi vào cảnh giới chân không, chẳng tưởng nghĩ 

rằng  mình  có  niệm  hay  không  niệm.  Với  bậc  kém  hơn,  tuy  chưa  thể  ứng 

dụng  được  như thế,  nhưng  biết  niệm  Phật  tức  là  đã  tiến  lên  đường  tu  bằng 

phẳng,  bước đi an ổn  vững  vàng,  lần siêu  vào cảnh  giới  Ðại Thừa. Như đã 

ngồi  trên  xe  bạch  ngưu,  bước  đi  của  nó  thật  bằng  vững,  không  còn  lo  ngại 

chi nữa ! 



---o0o--- 

Hán 11 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Như Lai tạng tâm 

 Thủy ngoại vô lãng 

 Khí nguyên thị kim 



Việt 11: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là tâm tạng Như Lai 

 Ngoài nước đâu có sóng 

 Xuyến, vàng vốn chẳng hai! 

 

Lược giải: 

Có  một  tu  sĩ  hỏi  vị  thượng  tọa:  "Niệm  Phật  để  làm  gì?".  Ngài  đáp:  "Niệm 

Phật để thành Phật!" Tu sĩ ấy mỉm cười lui về, ý không công nhận. Tu sĩ đó 

không công nhận vì ông chưa hiểu và chưa ứng dụng được hạnh niệm Phật 

đi  ngay  vào  Phật  cảnh,  tức  vào  tâm  tạng  của  Như  Lai.  Theo  trí  phân  biệt, 

ông chỉ chấp nhận và chỉ có thể ứng dụng câu niệm Phật để trừ vọng tưởng, 

lần  lần  chứng  vào  Chân  Như  mà  thôi.  Nếu  theo  tâm  chấp  tướng  phân  biệt, 

người ta thấy sóng với nước, xuyến cùng vàng khác nhau. Nhưng thật ra, các 

thứ đó chẳng phải một, cũng chẳng phải hai. Nếu các hành giả niệm Phật từ 

thí dụ này để tìm hiểu, tất sẽ xóa tan niệm phân biệt, dung hòa tâm với cảnh, 

thể  nhập  pháp  môn  Bất  Nhị,  đi  ngay  vào  tạng  tánh  Phật,  đại  khái  ý  nghĩa 

như thế. Thuở xưa, một hành giả khi chứng ngộ vào cảnh giới này đã có bài 

kệ: 

 Bước đường vô vị đã cùng rồi 

 Thấy sóng là đâu chỉ nước thôi 

 Ông Triệu siêu quần chi lắm đó 

 Mặt mày trông cũng thế mà thôi. 



---o0o--- 

Hán 12 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Diệu Chân Như tánh 

 Xuân tại hoa chi 

 Tượng hàm cổ cảnh. 



Việt 12: 

 Một câu A Di Ðà 

 Lộ tánh diệu Chân Như 

 Sắc xuân nơi hoa sáng 

 Muôn tượng ẩn gương xưa. 

  

Lược giải: 

Thuở  xưa,  một  vị  Tăng  tụng  kinh  Pháp  Hoa  đến  câu:  "Chư  pháp  tùng  bản 

 lai.  Thường  tịch  diệt  tướng"  (Các  pháp  từ  xưa  nay.  Tự  tướng  thường  tịch 

diệt), bỗng sanh nghi không hiểu. Sau mấy năm tham thiền, ông chợt tỏ ngộ, 

liền viết tiếp thêm hai câu: "Xuân đáo bách hoa khai. Hoàng oanh đề liễu 

thượng"  

 (Xuân đến trăm hoa nở,  

 Oanh vàng kêu liễu biếc!).  

Câu  niệm  Phật  đã  thuần,  hành  giả  sẽ  thấy  tánh  chân  như  mầu  nhiệm  lồ  lộ 

hiện bày, không  thể dùng  lời  nói  luận bàn, dùng tâm tư nghĩ suy phân biệt 

được. Cảnh trạng ấy như sắc xuân hiện nơi trăm hoa đua nở sáng tươi, như 

oanh vàng kêu hót líu lo trên cành liễuu xanh biếc, chỉ dùng tâm thiên nhiên 

mới thể hợp được cảnh thiên nhiên. Nếu nghĩ suy phân biệt, tức là phiền não 

vọng động rồi, đâu còn chi là sáng suốt, trong đó in cảnh non nước trời mây, 

gương cùng cảnh tượng dung nhập nhau không nghĩ là đây là kia, là một là 

khác. Người niệm Phật khi ngộ vào tánh diệu Chân Như cũng như thế. Thời 

cận  đại  ở  Trung  Hoa,  một  đêm  Hư Vân  thượng  nhân  đang  ngồi  tịnh  ngoài 

trời dưới ánh trăng sáng, vị Thiền sư đồng tham bước đến ướm hỏi thử: 

 Mắt cá vẫn nhiều, châu khó nhận 

 Móng mây dễ lẫn ráng tươi hồng! 

Thượng nhân liền đáp: 

 Gương hàm muôn tượng không kim cổ 

 Chẳng thuộc âm dương sáng đại đồng. 

Thiền sư nghe xong, gật đầu mỉm cười rồi bỏ đi. 



---o0o--- 

Hán 13 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thanh tịnh Thật Tướng 

 Tuyệt nghị, tuyệt tư 

 Nan danh, nan trạng. 



Việt 13: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cảnh Thật Tướng sạch trong 

 Tuyệt bàn, tuyệt suy nghĩ 

 Khó nói, khó hình dung. 



Lược giải: 

Lập lại ý trên, hành giả niệm Phật khi đi sâu vào tam muội, thể Thật Tướng 

của chân tâm lồ lộ hiện bày. Cảnh giới này chỉ đem tâm thanh tịnh khế hợp, 

không thể dùng lời nói diễn tả, dùng tâm niệm phân biệt để nghĩ ngợi phan 

duyên.  Bởi  thế  nên  khi  Thủy  Lão  Hòa  Thượng  đến  tham  khấu  với  ý  niệm 

cầu  hỏi  về chân tâm,  vừa  mới cúi  lạy đã bị đức Mã Tổ đạp cho té  lăn tròn. 

Thế mà Hòa Thượng tỏ ngộ, vỗ tay cười ha hả. Sự tỏ ngộ ấy chỉ đương nhân 

tự hiểu, như người uống nước lạnh nóng riêng mình biết lấy mà thôi. Cũng 

với y chỉ này, thuở xưa một vị tôn đức đem bài kệ như sau ướm hỏi các môn 

nhân: 

 Có pháp không sau trước 

 Vô hình vốn lặng trang 

 Hay làm chủ muôn vật 

 Chẳng theo bốn mùa tàn.  

Một đệ tử nghe xong, vội ứng tiếng thưa: "Ðó là chân tâm!" Liền bị tôn đức 

rầy quở bác phá. 



---o0o--- 

Hán 14 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Viên dung pháp giới 

 Thục thể toàn chân 

 Giao la vô ngại. 



Việt 14: 

 Một câu A Di Ðà 

 Dụng thông tròn pháp giới 

 Soi lặng thể toàn chân 

 Xen giăng khắp vô ngại. 



Lược giải: 

Như trên đã nói, khi hành giả chứng Niệm Phật tam muội, căn trần dứt bặt tự 

tánh Di Ðà dung thông tròn sáng khắp pháp giới. Cảnh tượng ấy lặng lẽ mà 

chiếu  soi,  chiếu  soi  mà  lặng  lẽ,  toàn  thể  đâu  đâu  cũng  là  chân  thật.  Trong 

chân thể ấy, hằng sa vô biên thế giới xen giăng nhau, như vô số hạt châu nơi 

các  mắt  lưới  của  trời  Ðế  Thích.  Chân  cảnh  này  rất  đỗi  sâu  mầu,  trong  tứ 

pháp giới, thuộc về Sự Sự Vô Ngại Pháp Giới, trong Thập huyền môn, thuộc 

về Nhân Ðà La Võng Cảnh Giới Môn. 



---o0o--- 

Hán 15 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðại viên trí cảnh 

 Thân độ ảnh hàm 

 Trùng trùng yêm ánh. 



Việt 15: 

 Một câu A Di Ðà 

 Gương Ðại Viên Trí Cảnh 

 Thân độ bóng hàm nhau 

 Lớp lớp mầu lấp lánh. 



Lược giải: 

Ðây  là  nói  tiếp  về  công  hạnh  niệm  Phật  của  hành  giả  khi  chứng  cùng  cực 

chân  cảnh  tự  tánh  Di  Ðà.  Chân  cảnh  này  như  thể  gương  tròn  sáng  không 

ngằn mé, bao gồm muôn tượng sum la, gọi là Ðại Viên Cảnh Trí. Trong thể 

Ðại Viên ấy, "Thân" thuộc về phần Chân Như Tịch Chiếu Môn. "Ðộ" thuộc 

về  phần  Thế  Giới  Sanh  Diệt  Môn,  đều  hàm  chứa  hình  bóng  lẫn  nhau.  Sự 

hàm  ảnh  đó  như  mỗi  hạt  châu  nơi  mắt  lưới  của  trời  Ðế  Thích,  đều  ngậm 

chứa  hình  bóng  của  vô  số  hạt  châu  khác.  Cảnh  hàm  ảnh  giữa  Không  với 

Không, Sắc cùng Sắc, Sắc và Không xen lẫn ngậm bóng nhau ấy, thật là lớp 

lớp tầng tầng, lấp lánh vô ngại nhiệm mầu khó bề diễn tả. 



---o0o--- 

Hán 16 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Không Như Lai tạng 

 Vạn pháp vị hình 

 Nhất chân tuyệt tướng.  



Việt 16: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là Không Như Lai Tạng 

 Vạn pháp dứt hình dung 

 Nhất chân tuyệt sắc tướng. 



Lược giải: 

Tiếp theo ý nghĩa trên, cảnh giới tuy nhiên sum la như thế, song hành giả 

phải một tâm lặng lẽ thể nhập vào Không Như Lai Tạng. Tâm cảnh này dứt 

cả muôn pháp, tuyệt cả sắc tướng, chỉ là một thể nhất chân không còn phân 

biệt. 



---o0o--- 

Hán 17 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Viên mãn Bồ Ðề 

 Thiên cảnh vô thượng 

 Vân biết dữ tề. 

 

Việt 17: 

 Một câu A Di Ðà 

 Tròn đủ Bồ Ðề đạo 

 Ráng mây đều ở thấp 

 Lại không có trời cao. 



Lược giải: 

Khi  hành  giả đã  thể  nhập  Không Như Lai Tạng  thì đạo  Bồ đề tròn đủ, con 

đường  giác  ngộ  đến  mức  cao  tuyệt  rồi.  Cảnh  giới  ấy  như  trạng  thái  của 

người:  "  Một mình  nằm  nghỉ  trên  đỉnh  non  cao" .  Khi  xưa  ông  Khấu  Chuẩn 

đời nhà Tống, thuở bé theo cha lên núi Thái Sơn, đã đắc ý đọc lên bốn câu 

thi cũng mường tượng như hai câu sau của bài kệ trên: 

 Bất dữ quần phong ngũ 

 Cảnh vô sơn dữ tề 

 Cử đầu hồng nhật cận 

 Hồi thủ bạch vân đề. 

Tạm dịch: 

 Chẳng cùng muôn đảnh đồng bạn 

 Lại không một núi dám qua 

 Ngước mắt vầng hồng kề cận 

 Cúi đầu mây bạc thấp xa! 

Nhưng đó chỉ  là khẩu khí của  một  vị  Tể  Tướng,  vì trên còn có  vầng  hồng, 

còn có  Thiên  Tử. Chưa bằng  vua  Hồng Võ đời  nhà Minh  lúc du  ngoạn  núi 

này, cũng tức cảnh hai câu: 

 Nhứt thượng, nhứt thượng, cánh nhứt thượng 

 Vô hạn yên vân nhãn để thâu! 

Tạm dịch: 

 Lên cao càng lúc càng cao tít 

 Vô hạn trời mây dưới mắt nhìn. 

Ðây mới thật là khẩu khí của một bậc Thiên Tử, đứng trên muôn dân. Có thể 

mượn  hai  câu  sau  này  để  tạm  hình  dùng  cảnh  tượng  giác  ngộ  tròn  đầy  cao 

tuyệt của một vị Pháp Vương đứng trên vạn pháp. 



---o0o--- 

Hán 18 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðại Bát Niết Bàn 

 Nhất luân minh nguyệt 

 Vạn lý không hàn! 



Việt 18: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là cảnh Ðại Tịch Diệt 

 Muôn niệm trống thanh lương 

 Chỉ một vầng minh nguyệt! 



Lược 

giải: 

Khi  đã  vào  thể  nhiệm  mầu  cao  tuyệt  của  Không  Như  Lai  Tạng,  hành  giả 

niệm  Phật  ở  cảnh  giới  mà  nhà  Thiền  gọi  là  "Chẳng  cùng  muôn  pháp  làm 

 bạn"   (Bất dữ vạn pháp vi lữ).  Cảnh giới này như vầng trăng tròn sáng, chiếu 

soi  muôn  dặm,  vắng  lặng,  thanh  lương,  là  cảnh  Ðại  Tịch  Diệt  hay  Ðại  Bát 

Niết  Bàn  vậy.  Ðây  cũng  gọi  là  cảnh  "song  vong",  người  chăn  và  trâu  đều 

mất, phiền não cùng pháp trừ phiền não không còn. Như lời xưa đã diễn tả: 

 Soi lại người, trâu dã mất tung 

 Dặm ngàn vắng lạnh nguyệt linh lung! 

 Ý hay đoan bích như ai hỏi 

 Cỏ biếc hoa tươi tự thắm hồng!  

---o0o--- 

Hán 19 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Khai Bát Nhã môn 

 Thập hư vạn pháp 

 Nhứt khẩu bình thôn.  

Việt 19: 

 Một câu A Di Ðà 

 Mở toang cửa Bát Nhã 

 Muôn pháp cõi thập hư 

 Một miếng nuốt tất cả.  

Lược giải: 

Bát Nhã là trí huệ. “Thập hư” có nghĩa: cõi hư không ở  mười phương. Một 

câu  Phật  hiệu  nếu  niệm  cùng  cực,  tất  mở  toang  được  trí  huệ  và  bao  hàm 

muôn pháp ở mười phương hư không. Muốn một tiếng nuốt trọn muôn pháp 

cõi  thập  hư,  bên  trong  hành  giả  phải  tiêu  trừ  bốn  đại,  năm  uẩn  thuộc  Ngã 

Chấp, bên ngoài xả bỏ sáu trần cùng thời gian, không gian thuộc Pháp Chấp. 

Khi  chuyên  giữ  một  câu  Phật  hiệu,  xả  trừ  quan  niệm  chấp  thân  tâm  và  thế 

giới như thế, đến lúc sức cực công thuần, tâm của đương nhân bỗng mở rỗng 

rang,  bao  trùm  muôn  pháp  khắp  mười  phương  như  bọt  nước  hòa  tan  đồng 

sức hàm chứa cùng biển rộng. Ðó gọi là  “một miếng nuốt tất cả”.  Thuở xưa 

cư sĩ Bàng Uẩn đến tham khấu đức Mã Tổ hỏi:  "Thế nào là ý của Tổ Sư Ðạt 

 Ma từ  Tây  Phương  đến?".  Mã Tổ đáp:  "Ðợi khi nào ông uống một  hớp hết 

 nước  sông  Tây  Giang,  ta  sẽ  nói  cho  biết!" .  Cư  sĩ  nghe  xong  bỗng  đại  ngộ. 

Hành giả niệm Phật nên theo dõi bước đại ngộ này, đừng quan thiệp vào lý 

giải. 

---o0o--- 

Hán 20 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hoa ốc môn khai 

 Tùng giả lý nhập 

 Khoái tùy ngã lai. 



Việt 20: 

 Một câu A Di Ðà 

 Mở cửa nhà đẹp cao 

 Gọi các hàng tùng giả 

 Mau theo ta đi vào. 



Lược giải:“Hoa ốc” đây chỉ cho cảnh trang nghiêm của thế giới Hoa Tạng. 

Khi hành giả chứng được Niệm Phật tam muội rồi, tâm cảnh rỗng rang, lần 

lần đi sâu vào biển thế giới Hoa Tạng gồm vô biên quốc độ mầu đẹp, trang 

nghiêm. Tự mình giác ngộ chứng được đức trí, lại dùng vô lượng phương 

tiện khuyên dẫn kẻ hữu duyên đồng bước theo vào nơi hoa ốc để thật hiện 

đức Bi... Ðây là bản nguyện cao cả của người học đạo. 



---o0o--- 

Hán 21 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhập vương tam muội 

 Tự địa quân kình 

 Như thiên phổ cái. 



Việt 21: 

 Một câu A Di Ðà 

 Vào tam muội Bảo Vương 

 Như đất đều nâng đỡ 

 Tợ trời che khắp miền. 

  

Lược giải: 

Niệm Phật tam muội cũng gọi là Bảo Vương tam muội. Khi chứng được tam 

muội này, diệt vô lượng tội chướng, tăng vô biên phước huệ, độ vô số chúng 

sanh, đức hóa lan rộng khắp mọi nơi như trời che đất chở. Từ nơi Niệm Phật 

Bảo Vương tam muội này, Bồ Tát rưới vô lượng mưa pháp độ khắp chúng 

sanh. Như trong kinh Hoa Nghiêm, Ðức Vân Bồ Tát đã bảo Thiện Tài đồng 

tử: 

 "Thiện nam tử! Chư đại Bồ Tát có vô biên hành môn trí huệ thanh tịnh. Ðó 

 là:  môn  Trí  Quang  Phổ  Chiếu  Niệm  Phật,  thường  thấy  các  thứ  cung  điện 

 nghiêm sạch nơi tất cả quốc độ của chư Phật. Môn Linh Nhứt Thiết Chúng 

 Sanh  Niệm  Phật,  tùy  nơi  tâm  ưa  thích  của  các  chúng  sanh,  đều  khiến  cho 

 được thấy Phật và được thanh tịnh. Môn Linh An Trụ Lực Niệm Phật khiến 

 cho  được  vào  mười  lực  của  Như  Lai.  Môn  Linh  An  Trụ  Pháp  Niệm  Phật 

 khiến  cho  thấy  vô  lượng  chư  Phật  được  nghe  pháp  mầu.  Môn  Chiếu  Diệu 

 Chư  Phương  Niệm  Phật,  thấy  trong  tất cả  thế  giới,  các  Phật  hải  đều  đồng 

 nhau  không  sai  khác.  Môn  Nhập  Bất  Khả  Kiến  Xứ  Niệm  Phật,  thấy  tất  cả 

 cảnh  vi  tế  trong  các  việc  thần  thông  tự  tại  của  chư  Phật.  Môn  Trụ  Ư  Chư 

 Kiếp  Niệm  Phật,  trong  tất  cả  kiếp  thường  thấy  các  việc  làm  của  Như  Lai 

 không  tạm  mất.  Môn  Trụ  Nhứt  Thiết  Thời  Niệm  Phật,  trong  tất  cả  thời 

 thường thấy Như Lai đồng ở gần bên không xa lìa. Môn Trụ Nhứt Thiết Sát 

 Niệm Phật, trong các quốc độ đều thấy thân Phật vượt hơn tất cả không chi 

 sánh bằng. Môn Trụ Nhứt Thiết Thế Niệm Phật, tùy nơi tâm mình ưa thích, 

 thấy khắp chư Như Lai trong ba đời. Môn Trụ Nhứt Thiết Cảnh Niệm Phật, 

 khắp  trong  tất cả  cảnh  giới,  thấy  chư  Như lai lần  lượt  hiện  thân.  Môn Trụ 

 Tịch Diệt Niệm Phật, trong một niệm thấy chư Phật trong tất cả cõi thị hiện 

 vào Niết Bàn. Môn Viễn Ly Niệm  Phật, trong một niệm thấy  tất cả  Phật từ 

 chỗ mình ở đi ra. Môn Trụ Quảng Ðại Niệm Phật, tâm thường quán sát mỗi 

 mỗi  thân  Phật  đầy  khắp  tất  cả  các  pháp  giới.  Môn  Trụ  Vi  Tế  Niệm  Phật, 

 khoảng một đầu lông có bất khả thuyết Như Lai xuất hiện, đều đến tận nơi 

 mà thừa sự. Môn Trụ Trang nghiêm Niệm Phật, trong một niệm thấy tất cả 

 cõi đều có chư  Phật thành Ðẳng Chánh Giác hiện sức thần biến.  Môn Trụ 

 Năng Sự Niệm Phật, thấy tất cả Phật hiện ra nơi đời phóng ánh sáng trí huệ, 

 chuyển  bánh  xe  pháp.  Môn  Trụ  Tự  Tại  Tâm  Niệm  Phật,  tùy  tâm  mình  ưa 

 thích, tất cả chư Phật đều biết và hiện ảnh tượng. Môn Trụ Tự Nghiệp Niệm 

 Phật,  biết  tùy  theo  nghiệp  lành  chứa  nhóm  của  chúng  sanh,  hiện  ra  ảnh 

 tượng  khiến  cho  giác  ngộ.  Môn  Trụ  Thần  Biến  Niệm  Phật,  thấy  Phật  ngồi 

 trên hoa sen tươi nở rộng lớn đầy khắp pháp giới. Môn Trụ Hư Không Niệm 

 Phật, quán sát Như Lai có nhiều thân như mây, trang nghiêm pháp giới và 

 hư không giới...". 

Môn  Niệm  Phật  xuất sanh  nhiều tam  muội và  lợi  ích khắp chúng sanh  như 

thế, nên gọi là Vương tam muội, và như trời che đất chở. 

---o0o--- 

Hán 22 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðắc Ðại Tổng Trì 

 Chuyển nhứt thiết vật 

 Sử thập nhị thì. 



Việt 22: 

 Một câu A Di Ðà 

 Khiến được Ðại Tổng Trì 

 Chuyển hết tất cả vật 

 Sử dụng mười hai thì. 

 

Lược giải: 

Ðại Tổng Trì là sự thông suốt nắm giữ tất cả pháp với tầm mức lớn lao rộng 

rãi. "Muốn được tất cả, phải bỏ tất cả". Ví như tấm gương sáng lớn mà đem 

vật gì che áng ở trước, dù là một bình hoa đẹp, tất chỗ đó mất sự chiếu soi tự 

tại. Chơn  tâm của chúng ta  là tấm  gương  Ðại  Viên Cảnh  Trí,  nếu chấp  giữ 

một pháp nào, dù đó là Phật lý cao siêu mầu nhiệm, tất cũng sẽ bị kém mất 

sức  chiếu  soi  tự  tại,  sự  thông  suốt  tất  cả  pháp.  Như  thế  làm  sao  được  Ðại 

Tổng  Trì?  Kinh  nói:  "Thấy  biết  mà  giữ  sự  thấy  biết  là  gốc  vô  minh.  Thấy 

 biết không giữ sự thấy biết, đó mới chính Niết bàn" . (Tri kiến lập tri, tức vô 

minh bản. Tri kiến vô kiến, tư tức Niết Bàn). Cho nên chuyên nhứt câu niệm 

Phật,  xả  bỏ  tất  cả,  hành  giả  quyết  sẽ  được  Ðại  Tổng  Trì,  Ðại  Tam  Muội. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  "Nếu  chuyển  được  vật,  tức  đồng  với  Như 

 Lai".  (Nhược năng chuyển vật, tức đồng Như Lai). Chúng sanh tâm thường 

hướng  ngoại,  không  biết  các  pháp  là  huyễn,  cho  nên  bị  cảnh  lục  trần  xoay 

chuyển, như con trâu lâm cảnh xỏ giàm dắt đi, hằng chịu sự phiền não buộc 

ràng không được tự  tại. Nếu quán  xét các  pháp  là  huyễn,  giữ  một câu  Phật 

hiệu xoay chiếu vào trong thì tâm lần lần thanh tịnh tự tại, sẽ làm chủ được 

các pháp, không còn bị các pháp sai sử làm chủ nữa. Ðó gọi là "chuyển vật" 

là đồng với Như lai. Trái lại, tức là bị vật chuyển, đồng với chúng sanh vậy. 

Ấn Quang pháp sư bảo:  "Một lòng không trụ, muôn cảnh đều nhàn!"  (Nhứt 

tâm vô trụ, vạn cảnh câu nhàn). Khi tâm trụ nơi các pháp thì thấy thời gian 

có  lâu  mau,  bị  cảnh  giới  làm  cho  loạn  động,  sanh  niệm  ưa,  chán,  ghét, 

thương, khổ,  vui, cùng  vô  lượng  phiền  não. Như trên, khi  hành  giả  giữ câu 

niệm Phật thanh tịnh, không để cho vật chuyển, thì trong mười hai thời của 

ngày đêm, hằng được nhàn nhã, tự tại, tùy ý sử dụng mọi sự, việc nào đáng 

làm trước hoặc làm sau đều theo tuần tự, chẳng khác vị Ðông y sĩ tùy nghi 

sử dụng các hộc thuốc của mình. 

Tóm  lại,  nếu khéo biết tu  hành thì cách tự tại sử dụng trong  mười  hai thời, 

sự  làm  chủ  xoay  chuyển  các  pháp,  cho  đến  chứng  đắc  cảnh  giới  Ðại  Tổng 

Trì, then chốt đều do ở nơi câu niệm Phật. 

---o0o--- 

Hán 23 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Tánh bản tự không 

 Tinh giai củng Bắc 

 Thủy tận triều Ðông.  



Việt 23: 

 Một câu A Di Ðà 

 Tánh thể vốn tự không 

 Các sao chầu Bắc Ðẩu 

 Muôn nước chảy về Ðông. 

 

Lược giải: 

Một tín  nữ đến thuật lại  với bút  giả:  "Có vị sư-cô bảo con bỏ  hết đừng  nên 

niệm Phật nữa, hãy để lòng yên lặng cho tâm không, cảnh không, mới mau 

ngộ đạo!".  Bút  giả  nói:  "Các pháp đều  như huyễn, câu  niệm Phật cũng  như 

huyễn, tự thể của nó đã là không rồi, cần gì phải bỏ? Nếu muốn chứng được 

tâm không, cảnh không, mà còn ngại câu niệm Phật, còn bác bỏ sự tướng, thì 

đó  chính  là  Thiên  Không  hay  Ngoan  Không  (cái  không  thiên  lệch,  trống 

rỗng,  cứng  chắc)  của  ngoại  đạo,  chớ  chẳng  phải  ý  nghĩa  Chân  Không  của 

Phật pháp. Ý  nghĩa chân không chân chánh của đạo Phật ở  ngay  nơi tất cả 

cái  có  thuộc  mọi  sự  tướng,  mà  không  chấp  thấy  là  có  (Chân  không  bất 

không, diệu hữu phi hữu). Chẳng phải riêng sư cô ấy lạc lầm, trong hiện tại 

có  rất  nhiều  vị  tu  học  Phật  pháp  đã  sa  vào  hầm  hố  đó.  Thật  là  điều  không 

may và đáng thương cảm!" Nay nhân tiện xin tạm mượn sự việc trên để giải 

thích về ý nghĩa "tự không" của câu niệm Phật. 

Theo  quan  niệm  địa  dư  xưa,  người  Trung  Hoa  cho  rằng  vùng  đất  của  loài 

người  ở  là  một  châu  lớn,  chỗ  họ  cư trú  thuộc  Trung  Quốc.  Phía  Ðông  của 

châu  ấy  là  biển  cả,  muôn  dòng  nước  ở  lục  địa  đều  chảy  ra  đó.  Người  Việt 

Nam  hấp thụ  văn  hóa  Trung  Hoa, cũng đồng  với quan điểm ấy.  Bởi thế cụ 

Nguyễn  Bỉnh  Khiêm  mới có câu:  "Hồng nhật Ðông thăng tri đại hải. Bạch 

 vân Tây vọng thị thần châu".  Và theo thiên  văn  học  xưa,  người  Trung  Hoa 

bảo rằng các vì sao đều chầu hướng về ngôi Bắc Ðẩu. Ðể dẫn giải cho Phật 

pháp,  Triệt  Ngộ  đại  sư  cũng  phương  tiện  mượn  quan  niệm  thế  gian  ấy  mà 

làm thí dụ. Bởi tất cả pháp đều từ nơi biển Chân Không lưu xuất và đều tan 

về  Chân  Không.  Bên  tông  Tịnh  Ðộ  gọi  thể  Chân  Không  đó  là  Tự Tánh  Di 

Ðà. Bài kệ trên đại ý: Câu niệm Phật tánh vốn tu tiến chứng thể tánh ấy một 

cách  viên  mãn, sẽ thức  ngộ  muôn pháp từ nơi đó  mà  lưu  xuất,  lại cũng qui 

nhập về nơi đó. Như sao Bắc Ðẩu làm chủ muôn sao, muôn sao chầu về Bắc 

Ðẩu,  biển  Ðông  dâng  nước  vào  các  sông  ngòi,  nước  sông  ngòi  đều  đổ  về 

biển Ðông vậy. 

---o0o--- 

Hán 24 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Pháp giới duyên khởi 

 Tịnh nghiệp chánh nhân 

 Bồ Ðề chủng tử. 

Việt 24: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là duyên khởi pháp giới 

 Chánh nhân của Tịnh nghiệp 

 Và chủng tử Bồ Ðề.  

Lược giải: 

Phật  Pháp  chia  thành  hai  hệ:  Không  tông  và  Hữu  tông.  Không  tông  đề  ra 

thuyết Chân Như Duyên Khởi; Hữu tông đề ra thuyết A-lại-da Duyên Khởi. 

Dung  nhập  vào  Trung  Ðạo,  tức  Nhứt  Chân  Pháp  Giới  thì  Không  và  Hữu 

chẳng khác, Chân Như tức A-lại-da. Ðây ý nói câu niệm Phật là huyễn hữu, 

cũng lại là Chân Không, duyên khởi điểm của nó từ nơi pháp giới. Vậy câu 

niệm phật là Pháp Giới Duyên Khởi, gồm Chân Như cùng A Lại Da duyên 

khởi, dung  nhiếp cả  Hữu  lẫn  Không.  Bởi thế  nên Niệm Phật  là chánh  nhân 

của Tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp đây gồm bốn Tịnh Ðộ mà tiêu điểm cuối cùng 

là cõi Thường Tịch Quang. Và Niệm Phật cũng là hạt giống Bồ Ðề đưa đến 

sự Toàn Giác, gồm giác ngộ mình, giác ngộ chúng sanh, hạnh giác ngộ đầy 

đủ. 

---o0o--- 

Hán 25 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Như cảnh chiếu cảnh. 

 Uyển chuyển hỗ hàm. 

 Trùng điệp giao ánh. 

 

Việt 25: 

 Một câu A Di Ðà 

 Như gương chiếu các gương. 

 Uyển chuyển ngậm bóng nhau 

 Ðiệp trùng giao chói sáng. 

Lược giải: 

Ðời Ðường, Hiền Thủ đại sư khi giảng kinh Hoa Nghiêm đến nghĩa  "vô tận 

 pháp giới trùng trùng đế võng",  ngài phương tiện dùng mười mặt gương tròn 

lớn, để tám hướng và trên, dưới mỗi chỗ một tấm, cách nhau độ hơn trượng 

và đều cùng đối diện. Chính giữa lại an bài cốt Phật, rồi thắp một ngọn đèn 

sáng  để  soi.  Lúc  ấy  học  chúng  đều  thấy  trong  mỗi  mặt  gương  nổi  hiện  lớp 

lớp tượng Phật và ánh sáng. Nhân đó tất cả đều hiểu ý nghĩa: Biển quốc độ 

giao chiếu xen lẫn nhau lớp lớp điệp trùng, không cùng tận, không ngằn mé. 

Ðây  là  cảnh  tượng  trang  nghiêm  của  Hoa  Tạng  thế  giới  hải.  Bài  kệ  trên  ý 

nói: Câu niệm Phật sẽ đưa hành giả vào cảnh đại trang nghiêm không cùng 

tận đó. Cho nên niệm Phật chẳng phải là pháp thấp kém thông thường. Ðã có 

bài kệ khen ngợi. 

 Niệm Phật vào tướng thật 

 Chứng biết Phật với Phật. 

 Cảnh vô tận trang nghiêm 

 Môn Ðại Ba La Mật! 





---o0o--- 

Hán 26 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Tự không hợp không. 

 Liễu vô ngấn phùng 

 Khước hữu Tây Ðông. 

 

Việt 26: 

 Một câu A Di Ðà 

 Như không hợp hư không. 

 Tuyệt không chút lằn dấu 

 Nhưng vẫn có Tây Ðông.  

Lược giải: 

Ðem  một  ly  nước  đổ  vào  chậu  nước  thì  nước  cùng  nước  dung  hòa  nhau, 

không làm sao tìm thấy lằn dấu. Khi trút nước ra, khoảng hư không trong ly 

hợp với hư không bên ngoài, cũng tuyệt không lằn dấu. Hành giả niệm Phật, 

nếu  trong  quên  thân  tâm,  ngoài  quên  cảnh  giới,  chẳng  thấy  mình  là  người 

hay niệm, Phật là vị được niệm, thì tâm rỗng rang, hồn nhiên, dung hợp với 

thể tánh Chân Không. Tâm cảnh ấy chẳng phải là không có chi, vì như thế là 

lạc  vào  ngoan  không  của  ngoại  đạo.  Trái  lại,  hiện  tượng  Chân  Không  ấy 

sáng  suốt  vô  tận  bao  hàm  muôn  pháp,  vẫn  có  đầy  đủ  màu  sắc  của  cỏ  cây, 

sông,  núi,  trời  mây,  vẫn  có  các  phương  hướng,  cho  đến  cõi  Ta  Bà  thuộc 

phương Ðông, cõi Cực Lạc ở phương Tây. Ðó mới đích xác tánh không chân 

chánh, cũng gọi là Như Lai nhứt thật cảnh giới. 

Thuở xưa có vị cư sĩ đến hỏi đạo một cao tăng ở chốn sơn lâm. Bậc thượng 

nhân  này  không  đáp,  chỉ  trỏ  mây  trên  trời  cùng  cái  bình  đựng  nước  của 

mình. Tuy nhiên tuệ căn đã sẵn, vị cư sĩ liền ngộ vào thể đạo, tức thật tánh 

chân không, liền làm bài kệ, trình lên rằng: 

 Luyện được thân hình tợ hạc hình 

 Ngàn thông tươi tốt mấy pho kinh. 

 Ta nay hỏi đạo không chi khác 

 Mây ở trời xanh, nước ở bình! 

Niệm Phật đến chỗ vô niệm, sẽ dung hợp với tánh không bao la, tìm không 

thấy mối mang dấu vết, mà vẫn đầy đủ tất cả, không thêm bớt là như thế. 



---o0o--- 

Hán 27 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt Ðại Tạng Kinh 

 Tung hoành giao thái 

 Tuyệt đãi u linh. 



Việt 27: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một Ðại Tạng Kinh 

 Dọc, ngang giao chói sáng 

 Tuyệt đối, thể u linh. 



Lược giải: 

Có một độ, bút giả vừa tụng xong bộ kinh Hoa Nghiêm, tâm niệm bỗng vắng 

lặng quên hết điều kiến giải, hồn nhiên viết ra bài kệ sau: 

 Vi trần phẫu xuất đại thiên kinh 

 Nghĩ giải thiên kinh không dịch hình! 

 Vô lượng nghĩa tâm toàn thể lộ 

 Lưu oanh hựu chuyển tịch thường thinh. 

Bài  kệ  này  có  ý  nghĩa:  Chẻ  hạt  bụi  cực  vi  để  lấy  ra  tạng  kinh  rộng  nhiều 

bằng cõi Ðại Thiên thế giới. Tạng kinh ấy đã từ điểm bụi cực vi nơi Không 

Tâm diễn ra, thì tìm hiểu nghĩa lý làm chi cho mệt tâm hình? Tốt hơn là nên 

trở về chân tâm, bởi tâm này đã sẵn đầy đủ vô lượng vô biên diệu nghĩa, lúc 

nào cũng  lồ  lộ  hiện bày.  Kìa chim oanh bay chuyền trên cành cây kêu  hót, 

đang nói lên ý nghĩa chân thường vắng lặng ấy! 

Câu niệm Phật cũng thế, nó bao hàm vô lượng vô biên nghĩa lý nghiệm mầu, 

đâu phải chỉ một Ðại Tạng Kinh? Gọi một Ðại Tạng Kinh chỉ là lời nói ước 

lược mà thôi. Khi niệm Phật dứt hết vọng tưởng, đi thẳng vào chân tâm hay 

vô  lượng  nghĩa tâm thì ánh sáng tự tâm phát  hiện dọc  ngang chói suốt bốn 

bề. Tâm cảnh ấy dứt hết sự đối đãi, u linh nhiệm mầu không thể diễn tả! 

---o0o--- 

Hán 28 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt đại tạng Luật. 

 Miết nhĩ tịnh tâm 

 Giới ba la mật. 

 

Việt 28: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một Ðại Tạng luật. 

 Chớp mắt vào tịnh tâm 

 Ðủ Giới Ba La Mật. 



Lược giải: 

Câu  niệm Phật đã bao hàm  đầy đủ  nghĩa  lý của  một Ðại  Tạng  Kinh thì đối 

với một Ðại Tạng Luật nó cũng như thế. Vì luật chẳng ngoài nhiếp giữ thân, 

khẩu, ý cho trong sạch. Và thân, khẩu, ý lại không ngoài tâm, nếu tâm thanh 

tịnh thì ba nghiệp cũng đều trang nghiêm thanh tịnh. Luật nói:  "Phật chế tất 

 cả giới, mục đích để trị  tất cả vọng tâm. Nếu không có tất cả vọng tâm thì 

 cần  chi  dùng  tất  cả  giới?"  (Phật  chế  nhứt  thiết  giới,  vi  trị  nhứt  thiết  tâm. 

 Nhược vô nhứt thiết tâm, hà dụng nhứt thiết giới?) 

Cho nên khi niệm Phật, thoáng chốc dứt hết vọng tưởng đi vào tịnh tâm, tức 

đã đầy đủ Giới Ba La Mật rồi. Ba-la-mật là "bờ bên kia", là nơi giải thoát rốt 

ráo.  Niệm  Phật  thanh  tịnh,  tức  đã  đầy  đủ  sự  giữ  giới  đến  bờ  cứu  cánh  giải 

thoát vậy. 

---o0o--- 

Hán 29 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt Ðại Tạng Luận. 

 Ðương niệm tâm khai 

 Huệ quang như phún. 



Việt 29: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một Ðại Tạng Luận. 

 Ðương niệm tâm mở thông 

 Ánh huệ tuôn vô tận. 



Lược giải: 

Như trên, câu niệm Phật đã bao hàm Kinh, Luật, tất nhiên đối với Luận cũng 

như  thế.  Kinh  Viên  Giác  nói:  "Trí  tuệ  sáng  sạch  vô  ngại  đều  từ  nơi  Thiền 

 Ðịnh mà sanh" . Niệm Phật thanh tịnh chính là thiền định, từ Ðịnh phát sanh 

trí huệ. Ðã có trí huệ thì nguồn biện luận sẽ vô cùng. Tứ vô ngại biện cũng 

từ nơi niệm Phật thanh tịnh tâm cảnh mở sáng mà tuôn trào như suối chảy. 

---o0o--- 

Hán 30 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt tạng bí mật. 

 Phát bản thần thông 

 Cụ đại uy lực.  



Việt 30: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một tạng bí mật. 

 Phát nguồn cội thần thông 

 Ðầy đủ uy lực lớn. 



Lược giải 

Câu niệm Phật đã gồm ba tạng của Hiển giáo lại cũng đủ thần thông uy lực 

của  bí  tạng  Mật  giáo.  "Bản  thần  thông"  là  thần  thông  sẵn  có,  phát  sanh  từ 

nguồn  gốc  chân  tâm,  không  phải  do  tập  luyện  mà  được.  Niệm  Phật  công 

thuần  đến  mức  thanh  tịnh,  cũng  như  người  có  sẵn  tiền  muốn  mua  món  gì 

cũng được. Dùng công đức niệm Phật để cầu an, cầu siêu, trừ tai nạn, trị đau 

bịnh,  hàng tà  ma, sám tội chướng, cầu phước huệ  duyên  lành,  nguyện sanh 

lên  cung  trời  hoặc  về  cõi  Phật,  cho  đến  cầu  Ðại  Niết  Bàn  cũng  đều  thành 

tựu. Tất cả uy lực thần thông cũng từ câu niệm Phật mà phát sanh. Như thuở 

xưa,  Thiện  Ðạo  đại  sư  khi  niệm  Phật,  mỗi  câu  đều  có  một  luồng  ánh  sáng 

phóng ra. Một Ðại sư về Tịnh tông bên Nhật Bản, mỗi câu niệm hồng danh, 

trong  miệng bay  ra  một  vị Phật.  Liên  Trì  đại sư  lúc dân chúng  nhờ đảo  võ, 

ngài  chỉ  ra  ngoài  đồng  gõ  mõ  niệm  Phật,  đi  tới  đâu  mưa  rơi  đến  đó.  Niệm 

Phật tùy ý phát ra thần thông uy lực là như thế. 

---o0o--- 

Hán 31 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hồn toàn Ðại Tạng 

 Giới, Ðịnh, Huệ quang 

 Lưu xuất vô lượng! 

  

Việt 31: 

 Một câu A Di Ðà 

 Gồm toàn cả Ðại Tạng. 

 Giới, Ðịnh, Huệ ánh mầu 

 Tuôn ra không hạn lượng! 

Lược giải: 

Bài  kệ  trên  nói  tổng  quát  về  sự bao  hàm  các  Ðại  Tạng  của  câu  niệm  Phật. 

Các Ðại Tạng đây, gồm Kinh tạng, Luật tạng, Luận tạng, Tạp tập tạng và Bí 

Mật tạng. Tạp Tập tạng nói về các pháp Ðại Thừa cũng gọi Bồ Tát tạng. Bí 

Mật Tạng gồm các phương thức đàn, ấn, chú, mở một lối tu đặc biệt, gọi là 

Kim Cang Thừa. 

Ðường lối chứng lên thánh đạo không ngoài căn bản Giới, Ðịnh, Huệ, nhưng 

chỉ một câu niệm Phật đã gồm đủ. Niệm Phật nhiếp thân, khẩu, ý trong sạch 

là  Giới.  Niệm  Phật  thanh  tịnh  lòng  không  loạn  động  là  Ðịnh.  Niệm  Phật 

sáng suốt dứt  hết  vọng tưởng điên đảo  là Huệ. Hành trì  như thế, công càng 

dày,  niệm càng sâu thì ánh  nhiệm  mầu của giới, định,  huệ, càng sáng tỏ  và 

chiếu xa đến nơi vô cùng tận! 

---o0o--- 

Hán 32 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thằng bản thị ma. 

 Nại hà bất hội 

 Phiên nghi tác xà? 



Việt 32: 

 Một câu A Di Ðà 

 Dây vốn chỉ là gai. 

 Tại sao không thể nhận? 

 Nghi là rắn lầm thay! 



Lược giải: 

Duy  Thức  Luận  có  đoạn  thí  dụ:  Người  nọ  đi  trong  cảnh  trời  nhá  nhem  tối, 

chợt thấy  một sợi dây to nằm uốn lượn, tưởng là con rắn, vội nhảy tránh la 

hoảng lên. Ðến chừng nhìn kỹ lại mới biết mình lầm, vì đó chỉ là đoạn dây. 

Nếu  người  ấy  thể  nhận  sâu  thêm,  sẽ  thấy  dây  kia  cũng  không  thật,  vì  do 

những tơ gai nhỏ kết hợp thành. 

Lầm dây là rắn, Duy Thức Học thí dụ cho tánh Biến Kế Sở Chấp thuộc Phi 

Lượng,  tức  chấp  trước  mọi  sự  và  lượng  định  một  cách  sai  lạc.  Nhận  ra  là 

dây,  thí  dụ  cho  tánh  Y  Tha  Khởi  thuộc  về  Tỷ  Lượng.  Y  Tha  Khởi  là  tánh 

chất  nương  nơi  cái  khác  khởi  hiện,  như  sợi  dây  nương  nơi  cái  khác  khởi 

hiện, như sợi dây nương nơi tơ gai mà có. Tỷ Lượng là sự lượng định tương 

tợ  của  ý  thức  so  sánh,  như thấy  dây  tương  tợ  như  rắn.  Thể  nhận  sâu  thêm, 

thấy dây cũng  giả, chỉ do tơ  gai kết  hợp thành, thí cụ cho tánh Viên  Thành 

Thật thuộc Hiện Lượng. Viên Thành Thật là tánh bao la sáng suốt tròn đầy 

xác thật. Hiện Lượng là tâm lượng của trực giác không phân biệt. Ðây  mới 

là tánh lượng xác thật rốt ráo của chân tâm. 

Sự  ứng  dụng  về  niệm  Phật  cũng  thế.  Nếu  cho  câu  hồng  danh  là  một  pháp 

lành, dùng nó để tu cầu phước báu hư huyễn của cõi Nhơn Thiên, đó thuộc 

về tánh Biến Kế Sở Chấp và Phi Lượng. Có người dùng câu niệm Phật như 

một thoại đầu hay phương tiện để dứt trừ vọng tưởng trở lại chân tâm, cũng 

còn thuộc về tánh Y Tha Khởi là Tỷ Lượng. Như thể nhận niệm Phật tức là 

Phật, ngay câu hồng danh là phước, là huệ, là Thật Tướng, là Chân Tâm và 

Bồ  Ðề  Niết  bàn,  đó  mới  là  tánh  Viên  Thành  Thật  thuộc  Hiện  Lượng.  Ứng 

dụng  niệm  Phật  như  thế  mới  đúng  mức.  Dùng  với  hai  cách  trước  còn  là 

khuyết điểm sai  lầm. Bài kệ trên, Triệt Ngộ thiền sư  muốn  nêu cao sự diệu 

dụng  về  niệm  Phật,  để  phá  lối  nhận  thức  sai  lạc  của  một  số  người  đối  với 

pháp môn này. 

---o0o--- 

Hán 33 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hãn văn hãn đổ. 

 Ảnh hiện cảnh lâm 

 Hưởng tuyên thiên cổ. 



Việt 33: 

 Một câu A Di Ðà 

 Rất ít nghe, ít thấy. 

 Gương hiện bóng rừng cây 

 Trống trời tiếng vang dậy. 

  

Lược giải: 

Nơi  cõi  trời  Ðao  Lợi  có  chiếc  thiên  cổ  do  Bồ  Tát  hóa  hiện.  Khi  chư Thiên 

mê say theo ngũ dục, trống ấy nổi lên tiếng ầm ầm để cảnh giác và nói ra các 

pháp:  Khổ,  Không, Vô Thường, Vô Ngã.  Thiên chúng  nghe  xong  như chợt 

tỉnh,  liền bỏ các thú  vui, cùng  nhau  tụ  họp  lại  Thiện  Pháp Ðường  để  giảng 

luận  về đạo đức. Niệm  Phật cũng có tác dụng  giống  như thế. Bởi công đức 

câu hồng danh, do sự nhiếp tâm xưng niệm, hành giả sẽ được tiêu trừ nghiệp 

chướng, lần lần đi đến chỗ giác ngộ. 

Lại như tấm gương tròn sáng vẫn lặng lẽ không phân biệt, mà hiện rõ bóng 

hoa cỏ, rừng cây với đầy đủ chi tiết. Hành giả niệm Phật đến  mức tịch tĩnh 

vô  phân  biệt  thì  tấm  gương  lòng  tức  Ðại  Viên  Cảnh  Trí  sẽ  lần  lần  hiện  ra 

sáng suốt lan rộng. Trong ấy cảnh y báo và chánh báo của mười phương đều 

ảnh  hiện,  đương  nhơn  có  thể  nhận  biết  rõ  từng  số  điểm  hạt  mưa  trong  tam 

thiên thế giới. Như Di Lặc Bồ Tát đã khai thị cho Hư Vân thiền sư: 

 "Gương đại trí trang nghiêm.  

 Hiện cảnh giới sum la.  

 Trời người và phàm thánh.  

 Thiện ác đều an lạc".   

Công đức câu hồng danh rất ít nghe, ít thấy như thế, song tiếc thay cũng rất 

ít người am hiểu suốt thông! 



---o0o--- 

Hán 34 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vô khả thí dụ! 

 Cổ cảnh đương đài 

 Thủy ngân đọa địa. 



Việt 34: 

 Một câu A Di Ðà 

 Không thể thí dụ tất! 

 Gương xưa nơi đài cao 

 Thủy ngân rơi xuống đất. 



Lược giải: 

Công  năng  niệm  Phật rất  mầu  nhiệm, không thể  nào  dùng  thí dụ  mà  nói ra 

cho  hết  được!  Về  thể,  thì  Niệm  Phật  sẽ  phát  hiện  Ðại  Viên  Cảnh  Trí,  ảnh 

hiện  mọi cảnh  giới:  như tấm  gương  xưa để nơi đài cao chiếu rõ và  in bóng 

cảnh vật một cách không phân biệt. Ðã vô phân biệt thì làm sao dùng lời nói 

mà  diễn  tả  thí  dụ?  Về  dụng,  câu  niệm  Phật  viên  dung  không  ngại  như  hạt 

thủy  ngân  rơi  xuống  mặt  đất  liền  lăn  tròn.  Sự  trì  niệm  hồng  danh  có  đủ 

Thiền, Giáo, Luật, Mật, một ngàn bảy trăm công án, tám muôn tư pháp tạng. 

Nói  rộng  ra,  lục  độ  vạn  hạnh,  tất  cả  hành  môn  đều  dung  thông  hàm  chứa 

trong câu niệm Phật. 

---o0o--- 

Hán 35 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Lão bà tâm khổ! 

 Vận vạn hộc chu 

 Phát thiên quân nỗ. 



Việt 35: 

 Một câu A Di Ðà 

 Lòng thương xót khổ tâm! 

 Ðẩy thuyền nặng muôn hộc 

 Kéo cung mạnh ngàn cân. 



Lược giải: 

Vì lòng đại từ đại bi, đức Thích Tôn cùng hằng hà sa số chư Phật ở sáu 

phương, đều hiện tướng lưỡi rộng dài, khen nói công đức không thể nghĩ 

bàn của môn Niệm Phật, khuyên chúng sanh nên phát nguyện cầu sanh về 

Cực Lạc. Từ xưa đến nay, chư Tổ cũng đã dẫn kinh viết luận rất nhiều, để 

tán dương môn Tịnh Ðộ. Tâm xót thương sâu rộng, lời khổ thiết khuyên răn 

của chư Phật, Bồ Tát, Tổ Sư như thế, thật đã hết lòng hết sức. Ví như người 

đẩy thuyền chở nặng muôn hộc, giương cung cứng mạnh ngàn cân, sự dụng 

tâm vận lực đã đến mức điểm cuối cùng vậy. 

---o0o--- 

Hán 36 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Minh minh thị hữu 

 Tứ biện, bát âm 

 Bà tâm khổ khẩu! 

 

Việt 36: 

 Một câu A Di Ðà 

 Rõ ràng chính là có. 

 Dùng tứ biện, bát âm 

 Khổ lời thương giải tỏa!  



Lược giải: 

Trong cảnh giới Nhứt Chân, chẳng phải rỗng không, cũng chẳng phải thật có 

các  pháp.  Cho  nên  Tâm  Kinh  nói:  "Này  Xá  Lợi Tử!  Huyễn  sắc  chẳng  khác 

 chân  không,  chân  không  chẳng  khác  huyễn  sắc.  Huyễn  sắc  chính  là  chân 

 không,  chân  không  chính  là  huyễn  sắc".  Tóm  lại,  Chân  Không  chẳng  phải 

cái  không  trống  rỗng,  mà  chính  nó  ở  ngay  nơi  hiện  tượng  huyễn  hữu.  Có 

một số người tu về Không môn, như Thiền tông chẳng hạn, chưa hiểu chân 

lý này, lầm nhận chân tâm là một tự thể sáng suốt rỗng không. Chư cao đức 

bên Tông  môn cũng bác lối tu theo nhận thức sai lạc ấy, cho đó là Hư Ðầu 

Thiền. Bởi hiểu biết sai lạc như thế, nên họ rất ngại niệm Phật, cho tu Tịnh 

Ðộ  còn  có  cái  chướng  của  tướng  có,  như  cát  lẫn  vào  cơm.  Hoặc  họ  cũng 

nhận  niệm  Phật  là  có  công  đức,  nhưng  còn  thuộc  về  pháp  hữu  vi.  Vì  vậy, 

trong  số  các  vị  ấy  có  người  đã  mượn  câu  nói  của  cổ  đức  để  thí  dụ:  "Mạt 

 vàng  tuy  là  quí,  nhưng  rơi  vào  mắt  thì  xốn  xang  thành  bịnh!" .  Kỳ  thật  cổ 

nhơn cũng có lời ấy, song nói với một ý khác về bên Thiền khi hành giả hỏi, 

chớ không phải thuộc bên Tịnh. Các vị ấy cũng không hiểu: Pháp vô vi dung 

thông bao quát, đâu riêng có ngoài pháp hữu vi? 

Thuở xưa ni cô Ðạo Càn đến chùa Quốc Thanh ở non Thiên Thai để phỏng 

đạo,  có  hỏi  Bảo  Lâm  Trân  thiền  sư:  "Bạch  tôn  đức!  Thế  nào  là  tướng  đại 

nhơn?". Trân công đáp: "Ðợi khi nào ngươi trừ hết ngũ chướng, đến đây ta 

sẽ  nói  cho!"  Ni  cô  thưa:  "Thế  thì  Hòa  thượng  đã  bị  che  lầm  rồi  đấy!"  Ngũ 

chướng là thân tướng người nữ. Ý Ðạo Càn muốn nói Chân Tánh không có 

tướng  nam  nữ,  nếu  y  cứ  nơi  hình  tướng  để  tìm  chân  tánh  là  sai  lầm.  Ngài 

Bảo  Lâm  Trâm  nghe  nói  biết  chỗ  tu  của  Ni  cô  còn  lạc  vào  lối  chấp  Thiên 

Không, nên quát bảo: "Ngươi học ở đâu được cái Hư Ðầu Thiền như thế?". 

Ðạo  Càn  bị  quở,  bất  giác  xuất  hạn  dầm  mình,  chợt  tỏ  ngộ,  liền  cúi  xuống 

đảnh  lễ.  Trân  công  gạn  hỏi  lại:  "Thế  nào  là  tướng  đại  nhơn?".  Ni  cô  liền 

đứng chẩm hẩm, giang đôi chân, giăng hai tay ra. Ðây là hành động biểu thị 

tướng  đại  trượng  phu,  cũng  ngầm  nêu  rõ  tánh  Chân  Không  ở  ngay  trong 

tướng có. Ngài  Bảo  Lâm  Trân thấy thế biết cô đã lãnh  ngộ, liền  gật đầu ấn 

khả. 

Bài kệ trên của tổ Triệt Ngộ,  nhấn rõ lý Chân  Không ở  ngay  nơi  hình  thức 

Diệu Hữu của một câu A Di Ðà, nên mới nói: "Rõ ràng chính là có". Tứ biện 

tài như tập trước đã dẫn giải. Còn “bát âm” là tám giọng nói của Phật, gồm 

có:  1.  Âm  thanh  rất  trong  tốt.  2.  Âm  thanh  cực  dịu  dàng.  3.  Âm  thanh  hòa 

nhã  thích  ý.  4.  Âm  thanh  tôn  trọng  sáng  suốt.  5.  Âm  thanh  không  pha  lẫn 

giọng  nữ.  6.  Âm  thanh  giác  ngộ  không  mê  lầm.  7.  Âm  thanh  rất  sâu  xa.  8. 

Âm thanh sang sảng tuôn trào bất tận. Vì thương xót  muốn cho chúng sanh 

giác ngộ, chư Phật đã dùng bốn thứ vô ngại biện tài, tám điệu âm thanh, khổ 

thiết  tỏ  bày  dẫn  đủ  phương  tiện  chỉ  rõ  lý  Chân  Không  ở  ngay  trong  Diệu 

Hữu. Và chư tổ sư trước nay cũng đã thương xót nói đến đắng miệng cạn lời 

để giải thích lý này. 

---o0o--- 

Hán 37 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðích đích thị vô. 

 Dung tha vạn tượng 

 Nhập ngã hồng lô. 

 

Việt 37: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðích xác chính là không 

 Nếu tiêu muôn vật tượng 

 Tan vào một lò hồng. 



Lược giải: 

Như trên đã nói sáu chữ hồng danh nguyên là Diệu Hữu, bài kệ này khai thị 

một  câu  A  Di  Ðà  chính  thật  Chân  Không.  Với  mục  đích  nêu  rõ  ý  này,  xin 

tạm mượn một việc đã qua để giải thích: 

Nhớ lại độ nọ, có vị sư cô tu Thiền đến nói với bút giả: "Gần đây một cư sĩ 

niệm Phật hơn ba mươi năm, sau khi nghe lý Thiền, muốn thể nhập vào cảnh 

Chân Không, cảm thấy  mình bị trói buộc chướng ngại. Sở dĩ như thế, do vì 

niệm Phật đã lâu năm, dù muốn xả bỏ tất cả, câu niệm Phật trong tàng thức 

vẫn cứ hiện  ra tiếp  tục  mãi, không  làm sao dứt  thoát được!".  Biết cô  muốn 

bác  rằng:  Niệm  Phật  còn  sự  chướng  ngại  về  sắc  tướng,  bút  giả  đáp: 

- Lý tánh chân không vẫn ở ngay nơi các pháp có, nên Bát Nhã Tâm Kinh đã 

nói:  "Thị chư pháp không tướng".  Nếu vị cư sĩ ấy muốn thể nhập vào Chân 

Không  thì  cái  không  đó  là  Ngoan  Không  của  ngoại  đạo,  chớ  chẳng  phải 

Chân Không. Tôi xin dẫn ra đây một ít bằng chứng: 

1. Thuở xưa, đức Thế Tôn chỉ dạy nhiều vị Sa Môn thật hành môn Bất Tịnh 

Quán để dứt trừ nhiễm dục. Và đã có vô số chư tỳ kheo tu theo pháp này nên 

được chứng quả A La Hán. Bất tịnh vốn tướng nhơ ác mà Phật còn bảo quán 

tưởng,  huống  chi  câu  hồng  danh  là  tướng  của  công  đức  lành?  Lại  nếu  như 

sắc tướng gây chướng ngại cho việc chứng lý Chân Không thì làm sao các vị 

sa môn kia đắc quả A La Hán? 



2. Từ trước đến nay, năm chi phái về Thiền tông như Lâm Tế, Quy Ngưỡng, 

Tào  Ðộng,  Vân  Môn,  Pháp  Nhãn  đều  dùng  câu  thoại  đầu  làm  công  phu  hạ 

thủ. Chẳng hạn như các thiền giả tham cứu câu: "Muôn pháp về một, một về 

 chỗ  nào?"  (Vạn  pháp  qui  nhứt,  nhứt  qui  hà  xứ?) Hoặc  có  vị  chỉ  tham  đơn 

độc một chữ Vô hay tham tưởng chữ A theo Phạn ngữ. Sự tham cứu như thế 

đều  nương  nơi  tướng  có,  nào  khác  chi  hành  trì  câu  niệm  Phật?  Nếu  tham 

thoại đầu chẳng thể nhập được vào Chân Không thì làm sao các thiền sư xưa 

nay  đắc  ngộ  cho  đến  chứng  quả?  Và  nếu  niệm  Phật  chẳng  có  công  hiệu 

tương tợ thì tại sao nhiều bậc tôn đức như Nhứt Nguyên thiền sư, Minh Bản 

đại  sư  chỉ  trì  niệm  một  câu  hồng  danh  mà  được  đại  ngộ,  đi  sâu  vào  tam 

muội? 

3.  Nếu  cho  rằng  hình  tướng  của  văn  tự,  ngôn  âm  gây  chướng  ngại  đến  lý 

tánh Chân Không thì tại sao các bậc tôn đức khi xưa sau khi đại ngộ rồi, trở 

lại  niệm  Phật,  trì  chú,  tụng  kinh,  cho  đến  phiên  duyệt  tam  tạng  kinh  điển? 

Trong số ấy, chẳng hạn như ngài Vĩnh Minh và Thủ Sơn Niệm thiền sư trọn 

đời trì tụng kinh Pháp Hoa, Phổ Am tổ sư trì tụng kinh Hoa Nghiêm, Khuê 

Phong Ðịnh  Huệ  thiền sư  trì tụng kinh Viên Giác,  Kim  Hoa Câu Chi thiền 

sư trì tụng chú Chuẩn Ðề, Minh Giáo Tung thiền sư chuyên niệm danh hiệu 

đức Quán Thế Âm. Cho đến như Phần Châu Vô Nghiệp thiền sư sau khi đại 

ngộ, ba lần duyệt xem qua Ðại Tạng kinh điển? 

Cho  nên  vị  cư  sĩ  đó  nếu  muốn  thể  nhập  vào  Chân  Không,  hãy  bỏ  sự  nhận 

thức  sai  lầm  ấy  đi,  đừng  nghĩ  rằngNiệm  Phật  là  chướng  ngại  mà  tự  thành 

chướng ngại. Vị đó cần chuyên nhứt niệm Phật hơn nữa, lâu ngày sẽ thấy tự 

thể  câu  hồng  danh  chính  là  Chân  Không.  Niệm  như  thế,  chẳng  những  câu 

hồng  danh  là  không,  mà  cho  đến  muôn  vật  tượng  ở  thế  gian  cũng  do  nhờ 

niệm Phật, được tan biến dung hòa vào lò Chân Không to rộng bao la khắp 

mười phương nữa! 



---o0o--- 

Hán 38 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Diệc vô diệc hữu. 

 Mộng lý sơn xuyên 

 Cảnh trung hoa, liễu. 



Việt 38: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cũng không, cũng có tướng 

 Non sông nơi giấc mộng 

 Hoa, liễu ở trong gương. 

 

Lược giải: 

Bài kệ trên nêu rõ ý: Câu niệm Phật nói không cũng được, nói có cũng được. 

Ví  như  bóng  cành  hoa,  cội  liễu  lộ  trong  gương  sáng,  cảnh  non  cao,  sông 

rộng  hiện  giữa  giấc  mơ.  Trường  hợp  ấy,  nói  không  cũng  được  vì  đó  chỉ  là 

hình bóng, là cảnh mơ; nói có cũng được, bởi nó vẫn có ảnh tượng của cảnh 

vật vậy. 



---o0o--- 

Hán 39 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Phi hữu phi vô. 

 Nại trước tiện chuyển 

 Thủy thượng hồ lô. 

 

Việt 39: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chẳng có chẳng hư vô. 

 Chạm đến liền lăn chuyển 

 Trên nước chiếc hồ lô. 



Lược giải: 

Trong bốn bài kệ  liên tiếp, bài đầu  nói  về  lý Có, bài  thứ  hai  nói  lý  Không, 

bài thứ ba nói lý CŨNG CÓ CŨNG KHÔNG, và bài thứ sau sau này nói lý 

CHẲNG PHẢI CÓ CHẲNG PHẢI KHÔNG của câu niệm Phật. Thật ra câu 

hồng danh tuy không rời bốn lý trên, nhưng cũng chẳng thuộc riêng vào một 

thứ nào trong bốn lý ấy. Ý nghĩa đích thật của câu niệm Phật là "Viên dung 

tự tại chẳng thể nghĩ bàn!". Nếu hiểu ý này, hành giả có thể tùy duyên ứng 

phó với mọi hoàn cảnh trong mọi trường hợp: hoặc có, hoặc không, cũng có 

cũng không, cho đến chẳng phải có chẳng phải không, một cách dung thông 

tự  tại,  không  bị  nó  làm  dính  mắc  chướng  ngại.  Ví  như  chiếc  hồ  lô  thả  nổi 

trên  mặt  nước,  chạm  đến  liền  tùy  tiện  lăn  chuyển,  không  nằm  hẳn  một  về 

nào. Bài kệ tiếp sau đây, sẽ nói rõ thêm về thật nghĩa của câu niệm Phật. 



---o0o--- 

Hán 40 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðệ Nhứt Nghĩa Ðế. 

 Thượng siêu bách phi 

 Khởi lạc tứ cú! 



Việt 40: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là Ðệ Nhứt Nghĩa Ðế. 

 Còn vượt khỏi bách phi 

 Huống rơi vào tứ cú! 



Lược giải: 

Trước  tiên  xin  giải  qua  về  Tứ  Cú,  Bách  Phi.  Tứ   Cú  là  bốn  câu  gồm:  Có, 

không, cũng có cũng không, và chẳng phải có chẳng phải không. Bách Phi: 

Bách  là  ước số lấy  một trăm  làm  giới  hạn. Phi  là chẳng phải, tiêu biểu cho 

nghĩa bác  phá. Ðây  nói chân  lý  vốn  phi  hữu, phi  vô, phi thường, phi đoạn, 

phi sanh, phi diệt, phi nhứt, phi dị, phi lai, phi khứ, phi hữu biên, phi vô biên 

v.v...  cho  đến  cả  một  trăm  thứ phi.  Tại  sao  thế?  Bởi  lý  tánh  ấy  tuyệt  ngôn 

luận, dứt tâm tư, chẳng thể dùng lời nói và sự suy nghĩ mà viện đến và diễn 

tả được. 

Còn  Ðệ  Nhứt  Nghĩa  Ðế  là  thế  nào?  Ðây  là  nghĩa  chân  thật  bậc  nhứt,  bên 

Tông  mệnh  danh  là:  Một  bước  trên  đầu  sào  trăm  trượng,  bên  Giáo  gọi  là: 

Bất Nhị pháp môn hay Thánh Ðế. Xin mượn lời vấn đáp của vua Lương Võ 

hỏi tổ Ðạt Ma để tạm giải thích: Hỏi: "Bạch ngài! Sao gọi là Ðệ Nhứt Nghĩa 

Ðế hay Thánh Ðế?". Ðáp: "Rỗng rang không tánh!". 

Quy kết lại, ý bài kệ trên nói: Một câu A Di Ðà, nếu vận dụng đến mức cùng 

tột,  hành  giả  sẽ  lìa  tứ  cú,  vượt  khỏi  bách  phi,  đi  ngay  vào  Ðệ  Nhứt  Nghĩa 

Môn, tức thể nhập chân tâm vậy. 

Qua  năm  bài  kệ  liên  quan  nhau  nói  trên,  từ  diễn  dịch  cho  đến  quy  nạp,  ở 

điểm  nào câu  niệm  Phật cũng dung  thông  không  ngại. Nhưng  luận  về phần 

căn  bản,  các  lối  chấp  của  nhà  tu  học  Phật  pháp  xưa  nay  chẳng  ngoài  hai 

điểm:  Có  và  Không.  Bước  đầu  tiên  vào  đạo,  và  cũng  thuộc  phần  đa  số, 

người tu Phật thường hay chấp Có. Khi làm các công đức lành, họ sanh niệm 

trước tướng, đôi khi dẫn đến sự tự  mãn khoe khoang.  Lối chấp  này  gây trở 

ngại  cho  bước  ngộ  đạo,  tiến  trình  đến  cảnh  giới  giải  thoát. 

Sau khi đi sâu thêm vào biển Phật pháp, xem đến kinh Kim Cang, Pháp Bảo 

Ðàn,  hoặc  nghiên  cứu  về  thiên  lý  cao  siêu,  hầu  hết  lại  rơi  vào  lối  chấp 

Không. Do đó, có nhiều kẻ đã không xem trọng điểm ăn chay, giữ giới, bác 

bỏ  sự  niệm  Phật  tụng  kinh  cùng  các  việc  làm  lành,  cho  là  thấp  kém  trước 

tướng, chẳng hợp với trình độ cao siêu của lý Không. Họ đâu hiểu lý Không 

của  Ðại  thừa  là  làm  tất  cả  công  đức  hữu  vi  mà  không  chấp  thấy  có  tướng 

làm. Chẳng hạn như kinh Kim Cang bảo Bồ Tát bố thí chẳng nên trụ tuớng, 

là không chấp thấy mình là người thí cho, đây là vật trao giúp, kia là kẻ được 

ân huệ nhận lãnh. Bố thí như thế công đức mới vô hạn lượng, rộng lớn như 

hư  không.  Trong  ấy  cũng  nói  về  tụng  kinh  này  sẽ  được  công  đức  như  thế 

nào?  Vậy  thì  kinh  Kim  Cang,  một  áo  điển  diễn  đạt  về  lý  Không  của  Ðại 

Thừa đâu từng bác bỏ việc tụng kinh, bố thí? 

Trong hai lối chấp trên, chấp Có hãy còn gốc luân hồi, song chấp với những 

việc  lành,  cũng  sẽ  được  phước  báu  cõi  Nhơn  Thiên.  Ðến  như chấp  Không, 

bác  phá  tất  cả  sự  tướng  thì  quả  thật  là  tai  hại.  Kinh  Phật  gọi  đó  là  tội  phá 

chánh kiến, bởi  vì bài bác nhân quả. Nó gây sự  lầm  lạc cho  mình  và  người 

hủy hoại Phật pháp, khiến cho đương nhơn dễ sa vào địa ngục! Ðây là hiện 

tượng  mà các bậc thiện tri thức gọi là nhức đầu đau tim (thống tâm tật thủ) 

vì  nó  gây  tổn  thương  rất  nhiều  cho  Phật  giáo.  Chấp  Không  như  thế  lại  dễ 

khiến cho loài Không Ma dựa vào tác hại, làm hành giả đảo điên. Bút giả đã 

gặp một Thượng Tọa thuật lại câu chuyện như sau: 

Theo  ý  tôi,  vị  Thượng  Tọa  ấy  nói,  việc  tham  thiền  chỉ  thích  hợp  riêng  cho 

một số ít người bậc thượng căn. Thời nay, phần đông hàng tăng, tục khi tu, 

nên lấy niệm Phật làm phần chánh, tụng kinh hoặc trì chú làm phụ. Bởi tham 

thiền mà chưa thể thường nhiếp tâm vào định, hoặc hiểu sai lầm rồi trụ tâm 

nơi cái ngoan không ám muội, tất sẽ bị loài không ma dựa vào. Chính tôi đã 

mục kích  vài  ba người trong trường  hợp  này. Ðộ  nọ, có  một sư cô đến  gặp 

tôi đảnh lễ, trình thưa rằng: "Huynh đệ con hơn mười người, trước kia đã thọ 

giáo  với  một  vị  tự  xưng  là  Khán  Không  thiền  sư.  Vị  này  bảo  phải  gạt  hết 

tướng có, trụ tâm vào nơi không. Huynh đệ con thật hành theo một thời gian, 

về  sau  tất  cả  đều  bị  loài  ma  ám  nhập,  nói  việc  vị  lai  quá  khứ,  luận  thuyết 

toàn là lý Không. Riêng phần con, nó đã dựa vào hơn mười năm. Hiện thời 

khi  gặp  tượng  hay  kinh  Phật,  nó  giục  bảo  phải  đập  phá  xé  bỏ.  Gặp  hàng 

Tăng  Ni,  lại  giục  bảo  phải  chửi  mắng,  nói  những  lời  thô  tục.  Con  tự  kềm 

hãm chống trả  lại, tìm  nhiều bậc Pháp sư cầu cứu, song  họ đều  nói con  ma 

này uy lực cao không thể trục xuất ra được. Nay con đến đây đảnh lễ cầu xin 

thầy  có  phương  pháp  chi  giải  thoát  dùm  con!".  Tôi  nghe  nói,  bảo  sư  cô  ấy 

tạm  nằm  nơi  ghế  dựa,  rồi  ngồi  phía  sau  để  tay  kiết  ấn  nơi  đảnh  mà  trì  chú 

Chuẩn Ðề. Tụng một lát, cô ấy chuyển lời nói con ma năn nỉ xin tha, vì nó ra 

ngoài  bơ  bơ  không  nơi  nương  tựa.  Tôi  không  chấp  thuận,  tiếp  tục  trì  chú 

mãi.  Ban  sơ,  sư  cô  nghiêng  trở,  dằn  vật  mình,  kế  tiếp  lần  lần  thở  gấp  gần 

như đứt hơi. Tôi thấy thế liền dừng lại, vì biết nếu cứ trì tụng tiếp, nó có thể 

liều chết giết người bịnh trước, phó mặc cho sự thể ra sao thì ra. Ðã có vài vị 

pháp  sư  bị  cảnh  ma  giết  người  bịnh  trong  trường  hợp  này. 

Tối hôm ấy, tôi trì chú, cầu nguyện xin chư thần giúp đỡ. Hơn một giờ đêm, 

trong giấc mơ tôi thấy có hai vị Kim Cang sứ giả. Một vị thân màu đen như 

sắt,  khôi  giáp  toàn  trắng;  vị  kia  thân  trắng  như  bạc,  khôi  giáp  toàn  đen. 

Trước tiên, Thiết sứ giả  lấy ra  một binh khí  lạ dường  như xa luân  múa  lên. 

Giây  phút, từ binh khí ấy phát tiếng  kêu  vo vo, phóng ánh sáng  lạ  mắt.  Kế 

tiếp  vị Ngân sứ  giả  đưa tay  ra  ngăn  lại bảo:  "Hãy từ từ xem  nó có chịu cải 

hối  hay  không  đã!".  Tới  đây,  cảnh  tượng  đều  ẩn  mất.  Thức  tỉnh,  tôi  ngẫm 

nghĩ biết chư vị mách bảo: Nên khuyến hóa hơn là dùng uy lực gây oan trái. 

Sáng  ra  tôi  thuyết  giáo  chỉ  rõ  lối  chấp  sai  lầm  không  lợi  ích  cho  con  ma 

nghe, nó xin sẽ chuyển hướng tu theo chánh pháp. Riêng phần sư cô nọ, tôi 

bảo vì  loài  ma đã dựa  vào quá  lâu,  nên thể phách của  nó có phần  dính  liền 

với  thể  xác.  Nếu  vội  trục  xuất,  e  cho  thân  của  người  bịnh  sẽ  bị  tổn.  Tôi 

truyền ấn  và chú Chuẩn Ðề, bảo cô nên  hằng  ngày trì tụng. Với uy  lực của 

chú, ma sẽ từ từ xuất ra. Sư cô ấy vâng lời. 

Nói xong vị Thượng Tọa kết luận: Sự nhận thức cùng tu tập sai lầm, gây nên 

tổn hại và cứu gỡ khó khăn là như thế. 



---o0o--- 

Hán 41 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Diệu viên Tam Ðế. 

 Tối thanh lương trì 

 Ðại mãnh hỏa tụ. 

 

Việt 41: 

 Một câu A Di Ðà 

 Mầu tròn Tam Ðế lý. 

 Như ao rất thanh lương 

 Tợ lửa to thiêu hủy. 



Lược giải: 

Tam  Ðế  là  ba  lý  chắc  thật:  Không,  Giả,  Trung.  Không  Ðế  hiển  công  dụng 

phá  tình  chấp.  Giả  Ðế  hiển  công  dụng  lập  các  pháp.  Trung  Ðế  hiển  công 

năng dứt đối đãi. Trung Quán Luận có bài kệ: 

 Các pháp nhân duyên sanh 

 Ta nói tức là Không. 

 Cũng gọi là Giả Danh. 

 Cũng là nghĩa Trung Ðạo. 

Các pháp vì hư huyễn chẳng có thật thể, nên gọi là Không. Vì sanh diệt vô 

thường  nên  gọi  là  Giả.  Vì  tự  tướng  lồ  lộ  hiện  bày,  chẳng  thể  nói  riêng  là 

Không,  là  Giả,  dứt  ngôn  thuyết  tâm  tư,  nên  gọi  là  Trung.  Kinh  Pháp  Hoa 

nói:  "Các  pháp  từ  xưa  nay.  Tự  tướng  hằng  tịch  diệt"  chính  là  nghĩa  này. 

Trong ba đế, Không bao hàm cả Giả, Trung. Giả và Trung cũng đều lại như 

thế, nên gọi là “mầu tròn”, cũng gọi là Tam Ðế Tương Tức. 

Dùng trí tuệ quán chiếu, các pháp đã như thế, thì câu hồng danh cũng đủ lý 

Tam  Ðế  nhiệm  mầu  tròn  thông  như  vậy.  Hiểu  được  lý  này,  tất  có  thể  ứng 

dụng hạnh Niệm Phật siêu vào cảnh giới đại tịch diệt, như đống lửa lớn cháy 

hừng  đốt  tiêu  tất  cả  rác  rến,  trần  cấu,  như  ao  to  mát  mẻ  dứt  trừ  tất  cả  hơi 

nóng  của  não  phiền.  Hành  giả  sẽ  lần  lần  chứng  vào  chân  cảnh  Tịnh  Bảo 

Nguyệt Quang Minh tam muội vậy. 



---o0o--- 

Hán 42 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðắc đại tự tại. 

 Chuyển biến thánh phàm 

 Dung thông thế giới. 



Việt 42: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chứng được đại tự tại. 

 Hay chuyển thánh siêu phàm 

 Dung thông mười giới hải. 



Lược giải: 

Với câu niệm Phật, nếu hành giả ngộ suốt lý Tam Ðế như trên, sẽ vượt thánh 

siêu  phàm  chứng  vào  chân  tâm  tuyệt  đối.  Cảnh  trí  này  không  còn  giới  hạn 

giữa tự cùng tha, nhơn với pháp, chúng sanh và Phật, nên gọi là Ðại Tự Tại 

tam  muội.  Ánh  sáng  chân  tâm  sẽ  từ  đó  lan  rộng  ra,  chiếu  suốt  vô  biên  thế 

giới ở mười phương. Trong ánh đại quang minh, biển thế giới mười phương 

đều  lung  linh  như  huyễn,  tròn  trặn  nhiệm  mầu,  dung  thông  vào  một  chân 

cảnh. 

---o0o--- 

Hán 43 



 Nhứt cú Di Ðà 

 Hữu công giả thưởng. 

 Vương thiện dinh tiền 

 Kế châu tại chưởng. 



Việt 43: 

 Một câu A Di Ðà 

 Thưởng kẻ có công hay 

 Yến tiệc vua đầy trước 

 Châu mái tóc nơi tay. 

  

Lược giải: 

Trong kinh  Pháp  Hoa, đức Phật có thí dụ  đại khái:  "Như vua Chuyển  Luân 

đem  quân  dẹp  giặc,  thấy  những  binh  tướng  có  công,  đều  tùy  phần  mà 

thưởng,  hoặc  cho  y  phục,  châu  báu,  chí  đến  thành  ấp  tụ  lạc.  Duy  hạt  minh 

châu nơi mái tóc chẳng đem cho, vì riêng trên đảnh vua chỉ có một viên bảo 

châu ấy thôi. Nếu vua thấy vị nào có công lớn, mới đem hạt ma ni vô giá để 

từ lâu nơi mái tóc ra cho. Ðức Như Lai cũng như thế, nếu thấy hàng đệ tử y 

theo các kinh khác dứt trừ ba độc năm ấm, liền ban cho các pháp thiền định, 

giải  thoát,  chí  đến  thành  Niết  Bàn,  bảo  rằng  đã  diệt  độ.  Nhưng  riêng  kinh 

Pháp Hoa lại không nói ra, vì kinh này rất sâu khó tin, quí báu bậc nhứt. Nếu 

hàng đệ tử nào có công lớn phá các vô minh phiền não, vượt ra ba cõi, phát 

tâm Ðại  Thừa,  mới đem kinh  Pháp  Hoa  là tạng bí  mật, từ  lâu  hằng  nghiêm 

cẩn giữ gìn, ngày nay tuyên thuyết". 

Môn Niệm Phật cũng  như thế,  là  Bí Mật  Tạng chỉ thưởng  riêng cho  những 

kẻ có công tin  nhận diệu pháp thành Phật  này. Tin tưởng  và thật  hành theo 

môn Niệm Phật tức như người đã có trước mặt yến tiệc đầy đủ sơn hào hải 

vị của vua ban, đã cầm vào tay viên minh châu nơi mái tóc của Chuyển Luân 

vương vậy. 



---o0o--- 

Hán 44 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Lý nhân vi mỹ. 

 Cư bốc lai quy 

 Khô thung phi quỉ. 

  

Việt 44: 

 Một câu A Di Ðà 

 Xóm nhân là tốt quí. 

 Lựa chỗ ở nương về 

 Cây khô không phải quỉ. 

  

Lược giải: 

Thuở thầy Mạnh Tử còn bé, nhà ở xóm có hàng thịt. Khi ông cùng lũ trẻ nô 

đùa, thường họp nhau nắn đất thành hình súc vật, rồi bày ra trò giết heo dê. 

Bà mẹ thấy thế, e con mình về sau thành kẻ đồ tể, liền dời nhà đi nơi khác. 

Chỗ ở kế lại không may gặp nhằm xóm có một nhóm người chuyên nghề ma 

chay  chôn  cất.  Hằng  ngày  Mạnh  Tử lại  cùng  đám  trẻ  bắt  chước  đào  huyệt, 

nắn đất thành  hòm,  giả trang sức đồ tang,  bày trò chơi khóc than, tẫn táng. 

Thấy vậy bà mẹ không ưng, tìm chỗ tản cư. Lần sau này, nhà ở gần trường 

học. Mạnh Tử lại cùng lũ trẻ bắt chước lời nói khiêm nhường lễ nghĩa, học 

dáng điệu cung kính chào thưa, cùng ê a đọc sách. Bà  mẹ trông  thấy  mừng 

thầm,  yên  lòng  không  dời  đi  đâu  nữa.  Cũng  như  thế,  người  gặp  pháp  giải 

thoát  của  môn  Niệm  Phật,  có  khác  nào  kẻ  tìm  chỗ  ở,  được  may  mắn  gặp 

nhằm  xóm  nhân  đức  hiền  lương.  Gia  đình  kẻ  ấy  sẽ  lần  lần  tập  nhiễm  hạnh 

lành tánh tốt vậy. 

Một người đi đem bất ngờ gặp trụ cây khô, lầm tưởng là quỉ nên thảng thốt, 

kinh hoảng. Nhưng quan sát kỹ, đó chỉ là cây khô không làm sao có tác dụng 

của ma quỉ được, nên lại yên tâm ngẫm nghĩ buồn cười cho mình. "Trụ cây 

khô" còn tiêu biểu cho pháp chân như bất biến. Cổ đức có câu: 

 "Cây khô xơ xác tựa rừng đông.  

 Mấy độ xuân sang chẳng đổi lòng!"  

 (Tồi tàn khô mộc ỷ hàn lâm.  

 Kỷ độ phòng xuân bất biến tâm) 

Pháp Niệm  Phật  là  viên  ngọc  ma  ni,  là con thuyền  giải thoát,  mà  kẻ không 

biết giá trị xem thường như đất sạn, khác nào anh chàng thảng thốt kia nhìn 

cây khô, tưởng là ma quỉ đâu! 



---o0o--- 

Hán 45 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Phi nan, phi dị. 

 Cửu phẩm liên hoa 

 Nhứt sanh tâm lực. 



Việt 45 

 Một câu A Di Ðà 

 Chẳng khó, nhưng không dễ. 

 Ðược về chín phẩm sen 

 Một đời dùng tâm lực. 



Lược giải: 

Môn  Niệm  Phật  quả  dễ  thật  hành,  câu  hồng  danh  niệm  ra  không  phải  khó. 

Tuy nhiên, niệm với tâm tín nguyện chắc thật, niệm với hạnh bền bỉ lâu dài, 

niệm với ý dứt tuyệt trần duyên, lại là điều không phải dễ. Với ba điều kiện 

vừa kể trên, trong muôn ngàn người khó tìm được một. Cho nên cũng đừng 

vội  xem  thường  hạnh  Niệm  Phật.  Muốn  được  dự  vào  chín  phẩm  sen  ở  cõi 

Tây  phương,  người  tu  tịnh  nghiệp  phải  đem  hết  năng  lực  của  thân  và  tâm, 

chẳng nài khổ nhọc thật hành suốt một đời, mới mong đạt được kết quả. 



---o0o--- 

Hán 46 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Tự lộ hoàn gia. 

 Khả tích si nhơn 

 Khí kim đảm ma! 

  

Việt 46: 

 Một câu A Di Ðà 

 Theo đường trở lại nhà. 

 Tiếc cho kẻ khờ dại 

 Bỏ vàng gánh vỏ gai! 

  

Lược giải: 

Trong kinh có đoạn thí dụ về điểm cố chấp của kẻ khờ dại: Hai người nọ vào 

rừng róc lột vỏ gai để lấy tơ dệt vải bố. Trên lối về với đôi gánh vỏ gai oằn 

oại nơi vai, cả hai gặp một đống tơ gai của ai bỏ sót trên đường. Một người 

mừng  rỡ bảo:  "Chúng ta đem  vỏ  gai  về, chẳng qua để đập rồi  ngâm  lấy tơ. 

Nay đã có sẵn, tơ gai ở đây, nên bỏ thứ vỏ nặng nề này, lấy tơ đem về!". Nói 

xong liền thật hành theo ý định. Kẻ kia chấp mê rằng mình đã ra công gánh 

vỏ gai trải qua một quãng đường rồi, nên không chịu bỏ. Ði thêm đoạn nữa, 

cả hai bỗng gặp mấy xấp vải bố của một chiếc xe tải làm rơi rớt ngổn ngang. 

Người gánh tơ lại mừng nói: "Vỏ gai hay tơ gai dù đem về cũng chỉ dùng để 

dệt vải bố. Nay đã có thứ này ở đây, chúng ta phải bỏ hết cái cũ mà chọn lấy 

vải là quí hơn!". Nói đoạn vội bỏ tơ gai, chất vải bố đầy gánh. Kẻ kia cũng 

chấp  rằng  mình gánh  vỏ  gai  quá  xa,  nên không chịu bỏ. Ði thêm  một  đoạn 

đường, cả hai dừng lại ngồi nghỉ, chợt thấy  một hốc dưới gốc cây khô nằm 

la  liệt  mấy  hũ  vàng,  có  lẽ  của  ai  đã  chôn  giấu  từ  lâu.  Người  gánh  vải  quá 

mừng, vội vất lại thứ cũ, chọn lấy hai hũ vàng đem về, vì vải không làm sao 

bằng  vàng  được.  Còn  kẻ  si  mê  kia  vẫn  cố  chấp  mình  đã  ra  công  quá  nhọc, 

thà chịu gánh vỏ gai chớ không lấy vàng. 

Môn  Niệm  Phật  là  pháp  viên  đốn,  là  đường  lối  thẳng  tắt  để  trở  lại  nhà. 

Người đã gặp môn tối thượng mau thành phật này, mà còn tham cầu phước 

báu  nhơn thiên, còn  mê chấp  lối tu tà  ngoại, còn giữ theo  những  hành  môn 

quanh co khó bảo đảm cho sự  giải thoát. Tổ Triệt Ngộ cho đó  là  một  lối si 

chấp, như kẻ thà cam gánh vỏ gai không chịu chọn lấy vàng vậy. 



---o0o--- 

Hán 47 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hoành xuất Ta Bà. 

 Nhữ tín bất cập 

 Ngô mạc như hà? 

 

Việt 47: 

 Một câu A Di Ðà 

 Vượt ngang thoát Ta Bà. 

 Người tin không thấu đáo 

 Ta biết làm sao mà? 

  

Lược giải: 

Có hai lối tu để thoát vòng luân hồi trong Tam Giới. Ðó là lối Thụ Xuất, 

vượt ra theo chiều dọc. Và Hoành Xuất: vượt ra theo chiều ngang. Kẻ tu 

đường lối Thánh đạo, dùng sức Giới, Ðịnh, Huệ lần lượt dứt trừ Kiến hoặc 

cùng Tư hoặc của Dục giới, Sắc giới và Vô Sắc giới, thoát ra ba cõi, gọi là 

Thụ Xuất. Ví như con ong muốn ra khỏi cây tre, dùng sức khó nhọc đục 

từng mắt tre theo chiều đứng, mà tìm lối thoát. Còn người tu theo đường lối 

vãng sanh, tuy chưa dứt trừ hoặc nghiệp, nhưng biết dùng sức tín, nguyện, 

hạnh của mình và nương theo sức bản thệ nhiếp thọ của Phật, cũng được 

vượt thoát ba cõi Ta Bà, sanh ngang về Lạc quốc. Ðã về cõi ấy rồi, tất không 

còn bị luân hồi, lần lượt chứng lên các thánh phẩm, cho đến khi thành Phật. 

Ðây gọi là lối tu Hoành Xuất. Ví như con ong biết dùng phương tiện đục 

ngang cây tre mà thoát ra, đã dễ dàng lại ít nhọc công phí sức. 

Pháp môn Tịnh Ðộ là lối tu Hoành Xuất Tam Giới, là phương tiện nhiệm 

mầu để mau thoát luân hồi, chứng lên quả Phật. Trong nhiều kinh luận, chư 

Phật và chư Tổ đã tuyên dương khen ngợi rộng về môn này. Song tiếc thay 

những kẻ kém duyên sức tin chưa thấu đáo thì lòng từ bi của các ngài dù trải 

ra vô lượng vô biên, nhưng kết cuộc cũng không biết làm sao mà cứu vớt 

được! 



---o0o--- 

Hán 48 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Quy nguyên tiệp kính. 

 Khẩn yếu tư lương 

 Duy Tín, Nguyện, Hạnh. 

  

Việt 48: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là đường tắt về nguồn. 

 Những tư lương cần thiết 

 Tín, Nguyện, Hạnh gọn suông. 

 

Lược giải: 

Câu niệm Phật là con đường thẳng tắt để trở lại nguồn tâm. Như người đi xa 

cần dự bị cho đủ tư lương là: tiền nong, đồ phục dụng và thức ăn uống. Tư 

lương cần thiết đi  về  Tịnh Ðộ cũng thế, chỉ suông  gọn trong ba điểm: Tín, 

Nguyện, Hạnh mà sau đây sẽ nói. 



---o0o--- 

Hán 49 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Yếu tại tín thâm 

 Liên hoa cửu phẩm 

 Sưu tại thử tâm. 

  

Việt 49: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cần ở điểm Tin sâu. 

 Mầm hoa sen chín phẩm 

 Từ tâm đây nhô đầu. 



Lược giải: 

Lòng  Tin  là  phần  tư  lương  trước  tiên  của  môn  Niệm  Phật.  Hoa  sen  chín 

phẩm  ở  Tịnh  Ðộ  cũng  từ  lòng  Tin  này  mà  nẩy  mầm  nhô  đầu  lộ  mọc  lên. 

Nhưng  Tin  cần  phải  sâu  chắc,  có  thể  tóm  gọn  trong  ba  điểm: 

Một  là  tin  cõi  Cực  Lạc  trang  nghiêm  tốt  đẹp  kia  vẫn  thật  có,  không  phải 

chuyện  hư huyễn  hay thí dụ.  Vì đức Phật  Thích Ca  không bao  giờ  nói dối, 

Ngài đã diễn tả rành rẽ từng chi tiết của cảnh ấy trong ba kinh Tịnh Ðộ. Vì 

đã có rất nhiều  người  niệm Phật trong đời hiện tại, do tâm thanh  tịnh, từng 

chứng kiến cảnh giới này. 

Hai là tin sự vãng sanh về cõi kia cũng hiện thật. Vì đức A Di Ðà Thế Tôn 

không bao giờ nguyện suông, nói mà chẳng thật hành. Vì từ xưa đến nay có 

rất  nhiều  người  niệm  Phật,  khi  lâm  chung  hiện  ra  điềm  lành,  được  Tây 

phương Tam Thánh hiện thân tiếp dẫn sanh về Cực Lạc. 

Ba  là tin  mình dù còn phiền  hoặc, dù  nghiệp chướng  nặng  nề đến đâu,  nếu 


chí tâm niệm Phật cầu nguyện vãng sanh tất sẽ được tiếp dẫn. Vì trong kinh 

Vô Lượng thọ đã nói, kẻ tạo nghiệp ngũ nghịch thập ác khi lâm chung dùng 

mười niệm cũng được vãng sanh. Vì trong truyện ký đã có ghi, những kẻ tạo 

ác nhiều  như Hùng Tuấn, Duy Cung,  nhờ  biết  hồi tâm  niệm Phật đều được 

sự tiếp dẫn. 



---o0o--- 

Hán 50 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Yếu tại Nguyện thiết. 

 Thốn tâm dục  phần 

 Song mục lưu huyết. 



Việt 50: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cần ở nơi Nguyện thiết 

 Lòng về tợ lửa nung 

 Mắt thương khóc ra huyết. 

  

Lược giải: 

Nguyện  là phần  tư  lương thứ hai của  môn Niệm Phật. Nhưng Nguyện phải 

tha thiết, không tham luyến trần cảnh, gia tư, quyến thuộc, không mong cầu 

hưởng  sự  vui  phước  báu  nhơn  thiên  nơi  đời  sau.  Chỉ  nguyện  mau  sanh  về 

Cực  Lạc,  để  thoát  khỏi  nỗi  khổ  luân  hồi,  để  sớm  thấy  Phật  và  chứng  kiến 

cảnh trang nghiêm của Liên Bang, để độ thoát mình, kẻ oan, người thân và 

vô  lượng  chúng  sanh  trong  vòng  chìm  đắm.  Chí  nguyện  cầu  sanh  ấy  nung 

nấu như lửa đốt lòng, đôi mắt thương cảm tha thiết trông về hầu như tuôn ra 

huyết lệ. 

 

---o0o--- 

Hán 51 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Yếu tại Hạnh chuyên 

 Ðơn đề nhứt niệm 

 Trảm đoạn vạn duyên. 



Việt 51: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cần ở chỗ Hạnh chuyên. 

 Chỉ nêu cao một niệm 

 Dứt sạch cả muôn duyên. 



Lược giải: 

Sau rốt, Hạnh là phần tư lương thứ ba của môn Niệm Phật. Song Hạnh cần 

phải  tinh  chuyên.  Ðiều  này  có  thể  tóm  lại  trong  hai  câu:  "Rủ  sạch  muôn 

duyên. Một lòng niệm Phật". Muốn rủ sạch muôn duyên, phải thấu đáo cảnh 

Ta  Bà  là  khổ,  mọi  sự  vật  đều  vô  thường,  như  huyễn  mộng,  mà  không  còn 

niềm tham luyến. Muốn một lòng Niệm Phật, phải hâm mộ cảnh Cực Lạc y 

báo, chánh báo vui đẹp trang nghiêm, mong mỏi cầu về như con thơ nhớ mẹ, 

như lữ khách tưởng nghĩ trở lại quê xưa. 

Ba điểm Tín, Nguyện, Hạnh trên tuy giải thích riêng từng phần, song thật ra 

cả ba đều liên quan hỗ trợ lẫn nhau. Như cái đảnh có ba chân, nếu thiếu một 

phải sụp đổ tất cả vậy. 



---o0o--- 

Hán 52 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thệ thành phiến đoạn. 

 Bản thử nhứt sanh 

 Tác cá nhàn hán. 



Việt 52: 

 Một câu A Di Ðà  

 Thề niệm thành một khối. 

 Liều tu mãn kiếp này 

 Ðược làm người nhàn rỗi. 

  

Lược giải: 

Người  tu  tịnh  nghiệp  do  ý  thức  nỗi  khổ  sống  chết  luân  hồi  là  việc  lớn  cần 

phải giải quyết, nên phát tâm Bồ Ðề. Từ nơi điểm này dùng lòng tin nguyện 

sâu thiết,  hành  trì câu  hồng danh  thề  niệm thành  một khối, không để  phiền 

não  xen  vào. Trong đời  này phải  liều  mình  hết sức tu hành  như thế, để bảo 

đảm cho sự vãng sanh lúc lâm chung. Khi đã được về Cực Lạc rồi, chừng đó 

mới thoát vòng sống chết, làm người an nhàn tự tại, không còn lo bị luân hồi 

sa đọa nữa. 



---o0o--- 

Hán 53 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Chỉ nhẫm ma niệm. 

 Bách bát luân châu 

 Tuyết đoạn trùng hoán.  



Việt 53: 

 Một câu A Di Ðà 

 Nên niệm như thế này. 

 Chuỗi lần trăm lẻ tám 

 Dây đứt lại đổi dây. 



Lược giải: 

Kẻ sức  yếu  lúc  lên  non,  muốn được  vững  vàng, phải  nương cây  gậy. Cũng 

như thế, người tu Tịnh nghiệp khi niệm lực chưa thuần, cần nương nơi tràng 

chuỗi giữ chắc định số mỗi ngày để phòng ngừa sự biếng trễ. Cứ niệm  mãi 

như vậy, chuỗi đứt  lại đổi  dây khác, khi  nào đến cảnh  giới  "không  niệm tự 

niệm", chừng đó muốn lần chuỗi hay không cũng được. Ðừng nghĩ rằng lần 

chuỗi sẽ  mất sự tự tại. Cổ đức đã trình  thuật lại kinh  nghiệm  lần chuỗi  vẫn 

được viên dung vô ngại như sau: 

 "Nắm lấy chuỗi tràng trần niệm dứt.  

 Nghiễm nhiên thành Phật đã từ lâu!".  

 (Niết khởi sổ châu thằng sách đoạn.  

 Thể hương phạn thục dĩ đa thời). 

Còn phương pháp niệm Phật như thế nào, dưới đây sẽ lần lượt chỉ rõ. 



---o0o--- 

Hán 54 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Bất cấp, bất huỡn 

 Tâm khẩu nhứt như 

 Lịch lịch nhi chuyển. 

 

Việt 54: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chẳng gấp cũng chẳng huỡn. 

 Lòng miệng ứng hợp nhau 

 Rành rõ mà chuyển niệm. 

  

Lược giải: 

Cách niệm Phật không nên gấp hoặc huỡn lắm. Niệm gấp tất khó rành rõ, có 

hại  cho  sự  huân  tập  câu  hồng  danh,  ngày  kia  cảnh  giới  "không  niệm  tự 

niệm"  phát  hiện,  câu  Phật  hiệu  cũng  không  được  rành  rõ.  Niệm  huỡn  thì 

vọng tưởng dễ xen lẫn vào. Lại quá dùng sức niệm  mau gấp, hư hỏa sẽ bốc 

lên, thần kinh căng thẳng, tất sanh bịnh nám mặt, đau đầu. Niệm huỡn đãi lơ 

là thì tâm ý buông lơi, sẽ sanh lỗi hôn trầm biếng trễ. 

Khi  niệm  phải  tiếng  nương  nơi  tâm,  tâm  duyên  theo  tiếng,  lòng  và  miệng 

ứng hợp nhau, cứ niệm đều đều ngoài ra không tưởng nghĩ chi khác. 



---o0o--- 

Hán 55 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Dũ đa, dũ hảo. 

 Như nhơn học xạ 

 Cữu tập tắc xảo. 

  

Việt 55: 

 Một câu A Di Ðà 

 Niệm càng nghiều càng hay 

 Ví như người học bắn 

 Tập lâu thì khéo tay. 



Lược giải: 

Người học bắn, càng tập lâu tất nghề càng tinh xảo. Câu hồng danh là sự kết 

tụ  vô  biên  phước  huệ  của  Phật,  niệm  càng  nhiều  thì  căn  lành  càng  thuần, 

công  đức  càng  to  rộng,  phẩm  sen  lại  càng  cao.  Ngẫu  ích  đại  sư  đã 

nói:  "Ðược  vãng  sanh  cùng  không  là  do  nơi  Tín,  Nguyện.  Phẩm  sen  cao 

 hoặc thấp, toàn bởi sự Hành trì! ". 



---o0o--- 

Hán 56 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhiếp tâm mật trì. 

 Như nhơn ẩm thủy 

 Lãnh noãn tự tri. 



Việt 56: 

 Một câu A Di Ðà 

 Mật niệm hằng nhiếp tâm. 

 Ví như người uống nước 

 Nóng lạnh tự biết thầm. 



Lược giải: 

Kinh  nói:  "Chí  tâm  niệm  một  câu  A  Di  Ðà,  tiêu  được  tội  nặng  trong  tám 

mươi  ức  kiếp  sống  chết".  Một  kiếp  sống  chết  là  một  quãng  đời  trong  nẻo 

luân hồi. Liên Trì đại sư cũng bảo: "Câu niệm Phật là đại phước, đại đức, đại 

trí, đại huệ, đại thánh, đại hiền!". Về phước thì câu hồng danh cảm hiện nhạc 

trời, hương lạ, ao báu, đất vàng, cho đến vô lượng cảnh tướng tốt đẹp trang 

nghiêm. Về huệ thì câu Phật hiệu sẽ khiến cho hành giả tiêu trừ tội chướng, 

lần  lần  đi  sâu  vào  cảnh  giới  giác  ngộ,  chứng  lên  Thánh  Quả.  Tiến  trình 

chứng  ngộ  phước  và  huệ  thấp  hoặc  cao  ấy,  duy  đương  nhơn  tự  biết;  như 

người uống nước lạnh, nóng chỉ mình hay, không thể diễn tả ra được! 



---o0o--- 

Hán 57 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thí du quật tỉnh. 

 Tựu hạ cận nê 

 Giá liêm, công tỉnh. 

  

Việt 57: 

 Một câu A Di Ðà 

 Như đào giếng lấy nước. 

 Lần sâu thấy gần bùn 

 Giá hời công kiệm ước. 

  

Lược giải: 

Kinh Pháp Hoa có thí dụ: "Như người đào giếng, trước tiên duy thấy đất cát 

khô ráo, biết mực nước hãy còn xa. Lần lần thấy đất ướt và bùn, biết đã gần 

tới mực nước. Người tu Phật cũng thế, khi chưa nghe hiểu kinh Pháp Hoa, 

kẻ ấy hãy còn xa đạo Vô Thượng Bồ Ðề. Lúc đã nghe hiểu kinh này, tất biết 

người ấy đối với đạo Vô Thượng Bồ Ðề không còn xa nữa...". 

Với môn Tịnh Ðộ cũng lại như thế, người nào đã biết và tu pháp Niệm Phật, 

tất kẻ đó đã gần đạo Vô Thượng Bồ Ðề. Chẳng những ngần ấy mà thôi, với 

pháp môn này chỉ cần dụng công trong một đời, khi được vãng sanh, tức đã 

bước lên ngôi Bất Thối Chuyển, không còn bị lui sụt nơi Phật quả nữa. Sự 

dùng công phu ít nhưng thành đạo quả cao như thế, há chẳng giống kẻ đào 

giếng với giá hời, hoặc may mắn ra công sức chưa bao lâu mà đã thấy lộ bùn 

gần mực nước đó ư! 



---o0o--- 

Hán 58 

 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Loại như toản hỏa 

 Mộc noãn yên sanh 

 Tạm đình bất khả. 

  

Việt 58:  



 Một câu A Di Ðà 

 Như cọ gỗ lấy lửa 

 Gỗ nóng khói phát sanh 

 Chớ tạm dừng lần lựa.  



Lược giải: 

Thời xưa ở Ấn Ðộ, khi muốn lấy lửa người ta cọ hai thanh gỗ khô vào nhau. 

Cọ đến khi nào gỗ nóng phát sanh ra khói, mới để đồ dẫn hỏa vào, tự nhiên 

lửa bắt phừng cháy. Nếu cọ nửa chừng, hoặc đến lúc đã nổi khói mà bỏ dở 

tạm dừng, thì gỗ sẽ lần lần nguội đi không phát ra lửa được. 

Sự  hành  trì  câu  A  Di  Ðà  cũng  như  thế.  Khi  chúng  sanh  ở  Ta  Bà  phát  tâm 

niệm Phật cầu về Cực Lạc, thì nơi ao báu ở Tây phương đã nở hiện một búp 

sen.  Nếu  hành  giả  mỗi  ngày  đều  tinh  tấn  trì  niệm,  hoa  sen  ấy  sẽ  lần  lần  to 

lớn.  Như  nửa  chừng  bỏ  dở,  hoa  sen  cũng  lần  khô  héo  rồi  tàn.  Bởi  đóa  sen 

chín phẩm nơi liên trì, đều do công đức của hành giả mà thành tựu. Ngày kia 

công  hạnh  thành,  báo  thân  mãn,  thần  thức  của  đương  nhơn  sẽ  gởi  vào  thai 

sen  đó  mà  hóa  sanh.  Cho  nên  người  tu  tịnh  nghiệp  chớ  nên  niệm  Phật  nửa 

chừng rồi bỏ dở, hoặc biếng trễ lần lựa tạm dừng. Vì trễ sót như thế tất nhiên 

thai sen sẽ hỏng. 

Viết đến đây, bút giả nhớ lại độ trước có được cô Diệu Thuần ở quận Ba Tri 

tỉnh Bến Tre, thuật lại cho nghe điềm mộng như sau: 

- Bạch thầy! con nằm mơ thấy đến một ngôi chùa, trước chùa có ao to rộng, 

nước trong suốt, các đóa hoa sen nhiều sắc, hoặc lớn hoặc nhỏ đua nhau tươi 

nở. Gần bờ ao có  một  hoa sen to  lớn độ bằng chiếc  mâm  thau tròn. Nhưng 

đóa hoa ấy lại bị cái chụp úp lên. Con lại gần dở cái chụp thì hoa sen tan rã 

từng cánh rồi tàn rụng.  Lúc ấy, giữa  hư không bỗng có tiếng  nói:  "Hoa sen 

đó  là  của  liên  hữu  Minh  Phúc!".  Sau  khi  tỉnh  giấc,  sáng  ra  con  đem  điềm 

mộng thuật lại cho đạo hữu Minh Phúc ở tiệm vàng tại bản quận nghe. Ðạo 

hữu tỏ sắc lo sợ bảo: "Chết nỗi! Thầy dặn tôi  mỗi ngày niệm Phật tối thiểu 

phải  một  ngàn  câu.  Tôi  tinh  tấn  đã  được  vài  năm,  nhưng  gần  đây  vì  công 

việc quá bề bộn,  nên suốt ba tháng  nay biếng  trễ không  niệm  một câu  nào. 

Bây giờ chị thấy hoa sen héo rụng, và chư vị đã mách bảo như thế, tôi phải 

sám hối gắng tinh tấn lại  mới được!". Thưa thầy! Con đã biết hoa héo rụng 

là  do  Minh  Phúc  giải  đãi,  nhưng  chưa  rõ  tại  sao  lại  có  cái  chụp  ấy?. 

Bút giả đáp: 

- Chiếc chụp tượng trưng cho Ngũ Cái nói về phương diện chung, hoặc Ngũ 

Dục về phương diện riêng. Ngũ Cái là: tham, sân, si, nghi, hối. Ngũ dục là: 

sắc  đẹp,  tiền  của,  danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ  nghỉ.  Chúng  sanh  thường  bị 

những  điều  trên  che  đậy,  làm  cho  tham  đắm  si  mê,  không  biết  tỉnh  ngộ  tu 

hành. Minh Phúc tất bị  một hoặc nhiều phần trong các điều ấy che mờ, nên 

mới  biếng  trễ  không  niệm  Phật,  khiến  cho  hoa  sen  công  đức  phải  héo  tàn. 

Nhưng từ đây biết giác ngộ gắng tu thì đóa hoa sen khác sẽ tiếp tục mọc lên, 

thay cho đóa hoa trước. Ðừng nên e ngại rằng nó tàn rồi mất hẳn, mà phế bỏ 

sự  tu  trì.  Khi  xưa  cô  thị  nữ của  bà  Kinh  Dương  phu  nhơn,  trước  tiên  cũng 

giải đãi nên hoa sen héo tàn, sau giác ngộ tinh tấn, hoa lại mọc lên tươi tốt. 

Kết  cuộc  cô  được  vãng  sanh  Cực  Lạc,  cô  trở  về  báo  mộng  cho  phu  nhơn 

biết. 

---o0o--- 

Hán 59 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Toàn thân đảnh đái 

 Nhơn mạng vô thường 

 Quang âm bất tái! 

 

Việt 59: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðem toàn thân đội trải 

 Mạng người rất vô thường 

 Tháng ngày không trở lại. 



Lược giải: 

Cổ  nhơn  đã  bảo:  Trên  đường  tiến  tu  đạo  giải  thoát,  có  bốn  điều  khó:  

-Ðiều thứ nhất là: thân người rất khó được. Khi xưa đức Phật đã nói với ngài 

A Nan: "Chúng sanh được thân trời, người ít như đất nơi móng tay. Ðọa bốn 

ác thú nhiều như đất miền đại địa". Ðọa vào các nẻo như: Tu La, bàng sanh, 

ngạ  quỉ,  địa  ngục,  bị  nhiều  nỗi  thống  khổ  và  nghiệp  ác  làm  chướng  ngại 

đường tu đã đành, nhưng sanh lên cõi trời cũng bị sự vui khiến cho mê đắm 

khó tu nữa! Thế nên duy có thân người mới dễ tiến tu đạo giải thoát mà thôi. 

Người xưa đã từng diễn tả sự khó được của thân người qua mấy câu thi như: 



 Ngàn năm cây sắt đơm hoa dễ 

 Một mất thân người khó lại sanh! 

 (Thiên niên thiết thọ khai hoa dị 

 Nhứt thất nhơn thân tái phục nan!) 

Hoặc: 

 Tam đồ một đọa trăm ngàn kiếp 

 Lại cõi nhơn thiên chẳng hẹn ngày! 

 (Tam đồ nhứt đọa bá thiên kiếp 

 Tái xuất đầu lai hữu kỷ thời!) 

  

Thân  người đã khó được  như thế,  nhưng  làm thân  người  mà không tàn tật, 

không  sanh  nơi  Biên  Ðịa,  được  ở  nơi  trung  tâm  văn  hóa  đạo  đức  cũng  là 

điều khó. Và đây là cái khó thứ hai. 

Dù  được  ở  miền  trung  quốc  có  văn  hóa  đạo  đức,  nhưng  không  dễ  gì  được 

gặp và nghe hiểu Phật pháp. Bởi chánh pháp như hoa Ưu-đàm-bát-la, rất lâu 

mới nở hiện nơi cõi đời. Ðây là điều khó thứ ba. 

Lại tuy được gặp và nghe hiểu Phật pháp để tu hành, nhưng còn điều thứ tư 

rất  khó  là  không  dễ  gì  thoát  khỏi  tam  giới,  dứt  hẳn  nổi  khổ  sống  chết  luân 

hồi.  Bởi nhân  loại phần đông  nghiệp nặng căn tối, chướng duyên rất  nhiều, 

kiếp  sống  lại  vô  thường  ngắn  ngủi,  mới  vừa  thấy  đó,  bỗng  lại  mất  đi. 

Nay chúng ta hân hạnh được thân người, lại rất may mắn gặp môn Tịnh Ðộ 

là  pháp  cực  nhiệm  mầu,  một  đời  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh  thoát  vòng 

sống chết, thì phải đem toàn thân mà gánh vác thọ trì, đừng nên lần lựa hẹn 

chờ,  hoặc  thờ  ơ  biếng  trễ.  Tại  sao  thế.  Vì  bóng  quang  âm  thấp  thoáng  như 

thoi đưa, tuổi xuân không trở lại, mạng người thoạt còn thoạt mất không biết 

đâu mà lường. Khi xưa có thiền sinh hỏi một vị tôn đức: "Bạch ngài! thế nào 

là sự tiến tu của  hành  giả?" Vị tôn đức đáp:  "Thấy  nói Kinh Kha xưa dõng 

 mãnh.  

 Một đi thà chết chẳng quay về!".  

 (Kiến thuyết Kinh Kha lữ.  

 Nhứt hành cánh bất hồi). 

Hành giả đem toàn thân trải đội một câu A Di Ðà, cũng phải như thế. 



---o0o--- 

Hán 60 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Như cứu đầu nhiên  

 Tận thập phần lực 

 Kỳ thượng phẩm liên. 

 

Việt 60: 

 Một câu A Di Ðà 

 Như cứu lửa cháy đầu 

 Giốc mười phần công lực 

 Cầu thượng phẩm sen mầu. 



Lược giải: 

Hành  nhơn  khi  xưa  đã  cho  biết:  "Học  đạo  như  dong  thuyền  nước  ngược, 

không  tiến  nổi  trôi  lui"  (Học  đạo  như  nghịch  thủy  hành  chu,  bất  tiến  tắc 

 thối).  Bởi  trên  đường  tu,  hành  giả  gặp  nhiều  chướng  duyên  trong  và  ngoài, 

nếu không mạnh mẽ cố gắng tự chủ trương, tất không làm sao tiến triển nổi. 

Mà muốn làm chủ thân tâm cùng ngoại cảnh, thắng dẹp muôn duyên để tiến 

đạo, phải dùng hết mười phần năng lực mới mong đạt được kết quả. Về môn 

Tịnh Ðộ,  nếu  muốn cầu phẩm sen  bậc thượng, dĩ  nhiên cũng phải  như thế. 

Trong bức thơ gởi cho một Phật tử hỏi đạo, Ấn Quang pháp sư nói: 

"Theo  kinh  nghiệm  xưa  nay,  nhiều  hành  giả  chỉ  mong  cầu  bậc  thượng, 

nhưng  phần  nhiều  chỉ  được  trung,  cầu  bậc  trung  lại  rớt  xuống  bậc  hạ.  Nếu 

ngươi không phát tâm thẳng tiến, tu hành lơ là, hy vọng mình dự vào Hạ Hạ 

phẩm cũng tốt, thì làm sao bảo đảm sự vãng sanh? 

Trên đây cũng là điểm suy nghĩ chung cho hàng liên hữu vậy. 



---o0o--- 

Hán 61 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Diệu viên chỉ quán 

 Tịch tịch tĩnh tĩnh 

 Vô tạp vô gián. 

 

Việt 61: 

Một câu A Di Ðà 

Môn Chỉ Quán mầu tròn 

Lặng lặng tĩnh tĩnh niệm 

Không xen tạp nối luôn. 



Lược giải: 

Người  mới  tu  lúc  niệm  Phật  lắng  nghe  vào  trong,  dứt  các  tạp  vọng,  gọi  là 

Chỉ. Khi phát khởi trì câu hồng danh với các tâm trạng khác nhau tạm gọi là 

Quán. Những tâm trạng khác nhau ấy như thế nào? Có lúc trì câu hồng danh 

với ý tha thiết, như con nhớ mẹ, như lữ khách lâu năm hoài vọng cố hương. 

Ðây gọi là “chí thiết niệm”. Có lúc trì câu hồng danh với ý sám hối, bởi nghĩ 

mình từ vô thỉ kiếp đến giờ vì  mê lầm tạo nhiều tội chướng, nay hết sức hổ 

thẹn  ăn  năn.  Ðây  gọi  là  Sám  Hối  niệm.  Có  lúc  trì  câu  hồng  danh  với  ý 

thương cảm, vì nghĩ mình nghiệp chướng sâu dày chìm đắm trong vũng bùn 

lầy ngũ dục ác nhơ, nay cầu mong sự cứu vớt nơi đấng đại từ bi. Ðây gọi là 

Bi Cảm Niệm. Có lúc trì câu hồng danh với ý lo sợ, bởi nếu rời Phật lực tức 

sớm muộn cũng sẽ bị đọa vào ba đường ác, chịu vô lượng nỗi khổ sống chết 

luân hồi. Ðây gọi Bố Tâm Niệm. Có lúc trì câu hồng danh với ý phẫn phát, 

tự  trách  hờn,  như  một  nho  sinh  sẵn  đủ  trí  huệ  tài  ba,  thi  văn  mẫn  tiệp,  bởi 

cậy tài nên khinh suất mãi thi rớt, cam chịu cảnh nghèo hèn. Ðây gọi là Phát 

Phẫn niệm. Có lúc trì câu hồng danh với ý nhàm chán lẻ loi, như bậc cao sĩ 

sống giữa cảnh xung quanh các đồng nhơn tranh đua sắc tài danh lợi, phi thị 

hơn  thua,  gièm  pha  phỉ  báng  giết  hại  lẫn  nhau,  riêng  mình  chỉ  còn  biết 

nương gần với Phật, bởi cõi trần man mác, ấy ai là bạn tri âm? Ðây gọi là Cô 

Tịch Niệm. 

Niệm Phật với các tâm cảnh như trên, tuy tạm gọi là có Chỉ, có Quán, nhưng 

chưa được xưng là Diệu Viên bởi chưa đến mức tròn trặn nhiệm mầu. Hành 

giả  dụng  công  lâu  ngày,  tâm  niệm  vắng  lặng  dứt  hết  muôn  duyên,  nơi  câu 

Phật hiệu gồm đủ phước, huệ, hạnh, nguyện, giải thoát, sáu ba la mật, không 

và sắc dung thông, mới gọi là Diệu. Trong bặt thân tâm, ngoài dứt trần giới, 

chẳng thấy  mình  là kẻ  hay  niệm, Phật  là  vị được  niệm, không còn  lằn  mức 

cách  biệt  giữa  chúng  sanh  và  phật,  giữa  cảnh  cùng  người,  tất  cả  đều  dung 

hợp rộng rãi, bao la, mới gọi là Viên. Nơi tâm cảnh ấy, điểm thanh tịnh lặng 

lặng  không  tán  loạn  là  Chỉ,  điểm  sáng  suốt  tĩnh  tĩnh  không  hôn  trầm  là 

Quán. Niệm như thế không xen tạp, hằng nối tiếp nhau, gọi là Diệu Viên Chỉ 

Quán. 

---o0o--- 

Hán 62 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hiển lộ chỉ bình 

 Trực để bảo sở 

 Bất trụ hóa thành. 

 

Việt 62:  

 Một câu A Di Ðà 

 Lối hiểm đều san bằng 

 Thắng về nơi bảo sở 

 Không trụ cảnh hóa thành. 



Lược giải: 

Trong  kinh  Pháp  Hoa,  nơi  phẩm  Hoá  Thành  Dụ,  đức  Thế  Tôn  có  nói  đại 

khái như sau: 

"Một vị đạo sư hướng dẫn đoàn người vượt qua đoạn đường hiểm trở xa độ 

năm trăm do tuần, để đến nơi bảo sở là chỗ có nhiều châu báu. Nhưng giữa 

đường  đoàn  người  ấy  mỏi  mệt  thối  tâm,  xin  muốn  lui bước  trở  về.  Ðạo  sư 

nghe  nói  thương  xót,  dùng  phương  tiện  biến  ra  một  hóa  thành  cách  đó  ba 

trăm  do  tuần  và  bảo:  "Các  ông  hãy  cố  gắng  đến  thành  ấy  tạm  nghỉ  sẽ  hết 

nhọc mệt!". Ðoàn người vui mừng tiến tới hóa thành, cho rằng mình đã đến 

nơi, đã được chỗ an ổn. Khi đạo sư thấy họ đã nghỉ ngơi xong, liền diệt mất 

hóa thành và bảo: "Vừa rồi là hóa thành không phải cảnh thật. Ta vì thấy các 

ông  mỏi  mệt  bỏ  dở  công  khó  muốn  lui  trở  về,  nên  thương  xót  phương  tiện 

hóa  hiện  ra.  Nay  đã  sắp  gần  tới  bảo  sở  các  ông  nên  cố  gắng  gia  công  tiến 

bước..." 

Theo thí dụ trên, Ðạo Sư chỉ cho đức Như lai. Ðoàn người chỉ cho hành giả 

tiến tu theo chánh pháp. Ðường năm trăm do tuần, chỉ cho sự hiểm nguy khổ 

nạn  trong  Ngũ  thú  luân  hồi  là:  Thiên,  nhơn,  bàng  sanh,  ngạ  quỉ,  địa  ngục. 

Trông đây không kể  A tu  la  và thần  tiên, vì  hai đạo  này  nhiếp  vào các  nẻo 

kia. Như A-tu-la thì có thiên A-tu-la, nhơn A-tu-la, quỉ A- tu-la, súc A–tu-la. 

Tiên thì có  thiên tiên, quỉ tiên cho  đến súc tiên, chẳng  hạn  như hồ tiên cho 

đến  long  tiên  v.v...  Nếu  phối  hợp  với  các  thừa,  thì  năm  trăm  do  tuần  là  sự 

trải  vượt  qua  năm  thừa  gồm:  Nhơn  thừa,  Thiên  thừa,  Thanh  Văn  thừa, 

Duyên Giác thừa, Bồ Tát thừa. Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát còn kể trong 

giai đoạn hiểm nguy, vì nếu không nhờ sức Phật gia bị, tất bị u trệ, khó nỗi 

tiến lên Phật quả. Nhưng đây là luận rộng thêm đó thôi, thật ra đường hiểm 

năm trăm do tuần chỉ cho Ngũ Thú thì thiết cận hơn. 

Tiếp tục theo lời dụ, Bảo Sở chỉ cho Phật Quả Vô Thượng Ðẳng Giác. Cách 

ba trăm do  tuần, chỉ cho sự  vượt khỏi Tam  Giới.  Hóa thành chỉ cho quả  vị 

giải  thoát  phiền  hoặc  ba  cõi  của  hàng  Nhị  Thừa  Thanh  Văn,  Duyên  Giác. 

Tổng  kết  đại  ý,  đức  Thế  Tôn  muốn  nói  trong  giáo  pháp  của  Ngài,  chỉ  duy 

một Phật Thừa, không có sự chia riêng hai thừa như Tiểu Thừa và Ðại Thừa, 

hoặc ba  thừa  như   Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát Thừa. Những thừa trên 

đều  toàn  giả  lập,  quả  vị  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  chỉ  là  Hóa  Thành  huyễn 

tạm mà thôi. 

Ðối với pháp Tịnh Ðộ, có người không hiểu rõ môn này, lầm cho Cực Lạc là 

Hóa  Thành,  chẳng  phải  Bảo  Sở.  Thật  ra  Hóa  Thành  cùng  Bảo  Sở  là  cảnh 

giới  tu chứng của tự tâm, không cuộc  hạn nơi quốc độ. Xin  nói  rõ lại,  Hóa 

Thành là cảnh giới Thanh Văn, Duyên Giác; Bảo Sở là cảnh giới Phật. Môn 

Niệm  Phật  đưa  chúng  sanh  về  Cực  Lạc,  để  mau  tiến  lên  cảnh  giới  Phật, 

chứng  thành  Phật  quả.  Ðó  là  đường  lối  thẳng  tắt  tiến  về  Bảo  Sở;  chớ  đâu 

phải  trụ  nơi  Hóa  Thành.  Ðúng  ra  Ta  Bà  và  Cực  Lạc  đều  là  huyễn  cảnh, 

nhưng  Ta  Bà  có  vô  lượng  khổ  nạn  chướng  duyên,  Cực  Lạc  đủ  vô  lượng 

duyên lành tiến đạo. Bởi thế chư Phật đều khuyên nên cầu vãng sanh để dễ 

tiến tu, không còn thuộc giới phàm phu đầy đủ nghiệp lực mà cho Cực Lạc 

là Hóa Thành, cam ở cảnh Ta Bà vô lượng chướng duyên hiểm nạn, rất khó 

được giải thoát, đó là Bảo Sở đấy ư? Thật là lầm lạc và đáng buồn cười lắm 

vậy! 

Câu  "Lối  hiểm  đều san bằng"  hàm  ý  nghĩa:  Khi công phu  niệm Phật thuần 

thục, về cõi Phàm Thánh Ðồng Cư nơi Cực Lạc thì đã thoát khỏi sự luân hồi 

trong  đường  hiểm  Ngũ  Thú  thuộc  Tam  Giới,  lại  thường  được  gần  gũi  Phật 

cùng  chư  Bồ  Tát,  không  còn  bị  chướng  ngại  và  bị  thối  chuyển  trên  đường 

Vô Thượng Bồ Ðề. Tóm lại một câu niệm Phật có công năng mầu nhiệm san 

bằng  tất cả  hiểm  nạn  trên đường tu, đưa  hành  giả tiến  mau  về Bảo Sở,  nên 

Triệt Ngộ thiền sư mới tỏ bày khen ngợi! 



---o0o--- 

Hán 63 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Như thủy thanh châu 

 Phân vân tạp niệm 

 Bất đoạn tự vô. 

Việt 63: 

 Một câu A Di Ðà 

 Như ngọc lắng trong nước  

 Ngàn muôn tạp niệm rối 

 Chẳng dứt tự thành không. 

  

Lược giải: 

Hạt  châu  Thủy  Thanh  có  công  năng  lóng  nước  đục  thành  trong.  Câu  niệm 

Phật cũng  thế, không  luận  vọng  niệm  nhiều  ít,  hành  giả cứ chuyên chú  giữ 

chắc sáu chữ hồng danh lâu ngày, tạp niệm tự nhiên tan mất. Ðiểm đáng lưu 

ý trong đây là không nên khởi tâm dứt trừ vọng niệm. Vì vọng niệm vốn như 

huyễn,  cố  tình  muốn  dẹp,  nó  lại  càng  tăng.  Một  nhà  hiền  triết  đã  nói  kinh 

nghiệm này qua câu: "Càng muốn đè nén, chính là cố tâm làm cho nó thêm 

phát khởi." (Tương dục án chi, tất cố hưng chi). 

Khi xưa có một Tú Tài đến phỏng đạo nơi bậc cao đức, vị Thiền sư này hỏi: 

“Cư sĩ tên họ chi?" Tú Tài đáp: "Thưa, đệ tử nhũ danh Trương Chuyết". Chữ 

Chuyết  có  nghĩa  là  vụng  về.  Thiền  Sư  nghe  xong  bảo:  “Với  đạo  khéo  còn 

chẳng có, huống chi đến vụng!" Tú Tài nghe qua liền ngộ vào Bất Nhị pháp 

môn, làm kệ trình lên rằng: 

 Ánh linh lặng chiếu khắp hằng sa 

 Phàm thánh nguyên lai bản tánh ta 

 Một niệm chẳng sanh toàn thể hiện 

 Sáu căn vừa động bị mây lòa 

 Dứt trừ phiền não càng thêm bịnh 

 Tìm tới Chân Như cũng vẫn tà 

 Tùy thuận các duyên không trở ngại 

 Niết bàn sanh tử tợ không hoa. 

Theo  ý  hai câu  luận bài kệ trên, phiền  não vốn  là không,  là  huyễn, cứ mặc 

nhiên giữ chánh niệm, nó sẽ tự tiêu tan. Nếu khởi ý dứt trừ thì phiền vọng lại 

hóa  thành  có.  Chân  Như  là  thể  tánh  tự  nhiên,  biết  lặng  lẽ  dung  hợp  với  tự 

nhiên,  tánh  Chân  Như  sẽ  hiển  lộ.  Nếu  khởi  tâm  tìm  tòi  xu  hướng,  tức  có 

niệm phân biệt, trái với thể bản nhiên, đó chính là tà vọng. Ðể bổ túc ý trên, 

xin  ghi  thêm  lời  của  Ðàm  Hư đại  sư,  một  bậc  cao  tăng  cận  đại  thuộc  giáo 

phái Thiên Thai bên Trung Quốc. 

 Ðây Phật Tổ quê hương 

 Xứ xứ hiện phong quang 

 Nước non miền đất rộng 

 Ưng tự có biên cương 

 Ðộng vật tùy sanh trưởng 

 Thực vật tự phô trương 

 Nắng mưa tùy đổi tiết 

 Tháng năm tự đoản trường 

 Vinh hư muôn tượng hiện 

 Là tự thể chân thường 

 Nếu cố ý cầu toàn 

 Trở lại bị tổn thương! 



---o0o--- 

Hán 64 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðốn nhập thử môn 

 Kim xí phích hải 

 Trực thủ long thôn. 

Việt 64: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ngộ vào đủ công năng 

 Kim xí rẽ nước biển 

 Bắt thẳng lấy rồng ăn. 



Lược giải: 

Trong kinh Khởi Thế Nhân Bản có đoạn nói: 

"Ðại  bàng  kim  xí  điểu  là  giống  chim  ăn  thịt  loài  rồng.  Khi  muốn  thọ  thực, 

chim  này  tùy  theo  khả  năng  của  loại  thai,  noãn,  thấp,  hóa,  dùng  cánh  quạt 

nước  biển  sâu  nhiều  ngàn  do  tuần,  bắt  lấy  các  loài  rồng  thuộc  thai,  noãn, 

thấp,  hóa  mà  ăn  thịt.  Kim  xí  là  loại  chim  cao  nhứt  trong  hàng  phi  cầm,  có 

sức  thần  thông  biến  hóa.  Rồng  là  sanh  vật  tối  linh  trong  biển  cả,  cũng  có 

nhiều uy lực thần thông". 

Trên đây ví hiệu năng  môn Niệm Phật như thần thông của kim xí điểu. Các 

công  đức  mà  môn  này  thu  được  như  thủ  đắc  loài  rồng  là  sinh  vật  tối  linh. 

Kinh Hoa Nghiêm có nói đến môn tam muội gọi là Vô Biên Hải Tạng Môn. 

Liên Trì đại sư đã so sánh bảo: "Niệm Phật tam muội cũng thế, ngộ vào môn 

này  tức  sẽ  đắc  vô  lượng  Vô  Biên  Hải  Tạng  Môn,  sẽ  thủ  đắc  vô  lượng  tam 

muội". Vì thế Tổ Triệt Ngộ mới trình thuật lại ý nghĩa ấy qua bài kệ trên. 

---o0o--- 

Hán 65 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Trần duyên tự đoạn 

 Sư tử du hành 

 Dã can kinh tán! 

Việt 65: 

 Một câu A Di Ðà 

 Sạch trần duyên phiền não 

 Như sư tử dạo chơi 

 Kinh rã bầy chồn cáo! 



Lược giải: 

Chúng sanh từ vô thỉ kiếp đến nay, vì mê Chân Tánh khởi tham sân si, đắm 

sâu trong vũng bùn lầy duyên phiền não, kết thành sức nghiệp tự ràng buộc 

lấy mình. Một hiền giả đã than: "Tâm đắm nhiễm của con người như vực sâu 

không đáy, như biển rộng mênh mông. Ðem dâng hết sắc đẹp trong thiên hạ 

cũng  không  vừa  đủ  lòng  dục.  Hiến  khắp  hết  tiền  của  trong  thiên  hạ  cũng 

không vừa đủ lòng tham!". Bởi thế, tuy gặp thắng duyên bước lên đường tu, 

nhưng nghiệp tham sân si trong muôn kiếp không dễ gì trừ dứt. Nhưng nếu 

hành giả chí tâm giữ  một câu Phật hiệu, dù chẳng khởi niệm dứt trừ nghiệp 

hoặc, trần duyên phiền não cũng sẽ tự tiêu trừ. 

Tại sao thế? Bởi phiền não là vọng niệm hư huyễn, Phật hiệu là chánh niệm 

chân thật. Vọng niệm như chồn cáo, chánh niệm như sư tử. Chánh niệm khởi 

lên,  vọng  niệm  tự diệt,  như sư  tử ra  khỏi  hang,  các  loài  chồn  cáo  đều  kinh 

hãi tan rã bỏ chạy. Vọng niệm như nhà tối muôn năm, chánh niệm như ngọn 

đèn  to  sáng,  diệt  ngay  tất  cả  sự  tăm  tối.  Cho  nên  nếu  nhiếp  tâm  nơi  chánh 

niệm, tất vọng niệm tự trừ. Ngoài điều ấy ra, sáu chữ hồng danh là kết tinh 

công đức phước huệ của Phật A Di Ðà đã tu từ vô lượng a tăng kỳ kiếp. Cho 

nên, Phật hiệu có công năng diệt nghiệp rất mau chóng. 

Trong  Trí  Ðộ  Luận,  Long  Thọ  Bồ  Tát  đã  khai  thị:  "Môn  Niệm  Phật  tam 

muội hay dứt trừ tất cả phiền não nghiệp chướng đời này cùng đời trước. 

Các tam  muội khác, có  môn trừ được  nghiệp dâm  mà không thể trừ nghiệp 

sân. Có môn trừ được nghiệp sân, si mà không thể trừ nghiệp tham, dâm. Có 

môn trừ được tham, sân, si, nhưng chẳng thể trừ những tội nghiệp đời trước. 

Niệm  Phật  tam  muội  có  thể  trừ  sạch  nghiệp  tham,  sân,  si,  cùng  tất  cả  trần 

duyên phiền não và tội chướng đời trước. 

Lại nữa, Niệm Phật tam muội hay sanh trí huệ phước đức rộng lớn, có thể độ 

chúng sanh. Chư Bồ  Tát nếu  muốn độ sanh  mà tu các  môn tam  muội khác, 

tất  kết  quả  rất  chậm  kém.  Bởi  các  môn  tam  muội  khác  phước  đức  không 

bằng Niệm Phật tam muội. Tại sao thế? Vì Phật là đấng Pháp Vương, phước 

huệ đều viên mãn, nên vô lượng phước đức trí huệ của hành giả, tất phải từ 

nơi Phật mà tăng trưởng và thành tựu mau chóng. 

Lại  nữa,  do  vì  niệm  Phật  luôn,  tâm  không  rời  Phật,  nên  hành  giả  thường 

được gặp chư Phật...". 

Những  lời  khuyên  dạy  trên,  chứng  tỏ  niệm  Phật  hay  trừ  sạch  trần  duyên 

phiền não. 

---o0o--- 

Hán 66 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Khiên trực niệm quá 

 Nhứt đạp đáo để 

 Hương tượng độ hà. 

  

Việt 66: 

 Một câu A Di Ðà 

 Thẳng chắc niệm nơi lòng 

 Một phen đạp tận đáy 

 Như hương tượng qua sông. 



Lược giải: 

Trong kinh, đức Phật có thí dụ một đoạn như sau: 

"Do  chỗ  bị  động,  nên  bầy  dã  thú  tìm  đoạn  sông  cạn  để  lội  sang  khu  rừng 

khác.  Khi  vượt sông,  các  loài  thú  nhỏ  như  chồn  thỏ  chỉ  bơi  khơi  khơi  trên 

mặt  nước.  Những  thứ bậc  trung  như  hươu,  nai  lúc  lội  sang,  chân  đạp  được 

nửa  chừng  mực  nước.  Còn  loài  voi  cao  lớn  là  hương  tượng  thì  chân  bước 

đạp  tận  đáy  để  vượt  qua  sông.  Chúng  sanh  tu  theo  ba  thừa  của  ta  hóa  đạo 

cũng lại như thế, tùy theo căn cơ của mình mà vượt biển sanh tử sang đến bờ 

Niết-bàn.  Hành  giả  tu  theo  pháp  Tiểu  thừa  như  loài  thú  nhỏ.  Tu  theo  pháp 

Trung thừa như loài bậc trung. Tu theo pháp Ðại thừa như loài thú cao lớn là 

hương tượng đạp tận đáy sông, nghĩa là đạp thấu suốt chiều sâu của Lý Tánh 

mà vượt qua biển luân hồi sống chết...". 

Dẫn  thí  dụ  trên  để  so  sánh,  Tổ  Triệt  Ngộ  cho  môn  Niệm  Phật  là  pháp  Ðại 

thừa. Nếu hành giả trì câu hồng danh  một cách thẳng chắc, dứt tất cả phiền 

não, không còn phân biệt năng sở trong ngoài, tức sẽ khế hợp với lý tánh, đi 

sâu  vào  Thật  Tướng  Niệm  Phật.  Kẻ  ấy  như con  hương  tượng  chân  đạp  tận 

đáy, vượt sông một cách vững vàng chắc chắn. 

---o0o--- 

Hán 67 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vô tướng tâm Phật 

 Quốc độ trang nghiêm 

 Cảnh phi ngoại vật. 

 

Việt 67: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cảnh Vô Tướng tâm Phật 

 Cõi nước đẹp trang nghiêm 

 Không phải là ngoại vật. 

Lược giải: 

Hành giả tu Tịnh Ðộ do chuyên trì câu hồng danh, lâu ngày nghiệp chướng 

tiêu trừ, sẽ chứng vào Niệm Phật tam muội. Ðây là cảnh Vô tướng tâm Phật. 

Vô Tướng không phải trống  rỗng, chẳng  hàm tướng trạng chi,  mà chính  vì 

các tướng sanh diệt như huyễn không có tự thể chắc thật, nên gọi là Vô. Tâm 

Kinh nói: "Huyễn sắc tức chân không, chân không tức huyễn sắc", chính là ý 

này. Tâm Phật có nghĩa: Tâm tức Phật, Phật tức Tâm, chân tâm là Phật cảnh, 

Phật cảnh là chân tâm. 

Thế thì cảnh chánh báo, y báo trang nghiêm ở cõi Cực Lạc, cùng tất cả quốc 

độ khắp  mười phương đều chính  là cảnh  giới của chân  tâm, của tâm  mình, 

không  phải  vật  chi  ngoài  khác.  Cho  nên  những  kẻ  bảo:  "Niệm  A  Di  Ðà, 

nguyện sang Cực  Lạc  là tìm cầu  bên  ngoài, chẳng  hướng  về  tự  tâm", đó  là 

quan niệm sai lầm, chưa hiểu rõ chân tâm, cũng như pháp môn Tịnh Ðộ. 

---o0o--- 

Hán 68 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vô vi đại pháp  

 Nhựt dụng đơn đề 

 Kiếm ly bảo hạp. 

 

Việt 68: 

 Một câu A Di Ðà 

 Pháp vô vi đại bảo 

 Hằng ngày một niệm chuyên 

 Gươm linh rời hộp báu. 



Lược giải: 

Trong danh từ Vô Vi, chữ Vi có nghĩa: khởi làm hay tác động. Vì các tướng 

động  chuyển  trong  mười  phương  thế  giới  đều  sanh  diệt  như  mộng  huyễn, 

như  bọt  bóng,  không  có  thật  thể,  nên  gọi  Vô  Vi.  Ðừng  lầm  hiểu  Vô  Vi  là 

rỗng không, chẳng có tướng trạng  hay tác động chi cả  mà sai  lạc. Cho  nên 

trong kinh nói: "Bồ-tát tuy thị hiện vô biên quyến thuộc, mà tâm hằng không 

quyến  thuộc.  Tuy  thật  hành  sáu  độ  cùng  tất  cả  việc  lành,  mà  không  thấy 

mình hay làm và có các pháp để tu. Tuy độ vộ lượng chúng sanh, mà không 

thấy  mình  là  người  hóa  độ  và  những  chúng  sanh  được  độ".  Ðó  là  hạnh  Vô 

Vi. Hạnh Vô Vi như thế mới gọi là đại pháp lớn rộng và quí báu. 

Nơi đây Triệt Ngộ đại sư dạy: "Người tu Tịnh Ðộ khi niệm Phật không thấy 

mình là kẻ hay niệm, Phật là vị được niệm, câu hồng danh là pháp tu niệm; 

dứt tất cả phiền não vọng tưởng, trong quên thân tâm, ngoài tan ngoại cảnh. 

Hằng  ngày  đề  khởi  chuyên  niệm  như  thế,  sử  dụng  câu  hồng  danh  như  bậc 

kiếm sĩ rút  gươm thiêng sắc bén ra khỏi  vỏ hộp báu,  vật chi  xúc phạm dến 

đều bị chém đứt tan. Hành trì như thế tất sẽ chứng vào pháp giới Vô Vi rộng 

lớn, nhập Không Huệ đà ra ni vậy". 



---o0o--- 

Hán 69 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vô lậu chân Tăng 

 Tuyết sơn dược thọ 

 Hiểm đạo minh đăng. 

  

Việt 69: 

 Một câu A Di Ðà 

 Thành vô lậu chân Tăng 

 Cây thuốc nơi non Tuyết 

 Ðường hiểm ngọn minh đăng.  



Lược giải: 

Kinh  nói:  "Trong  dãy  Tuyết  sơn  có  cây  thuốc  tên  là  Dược  Vương.  Người 

đau bịnh ôm thân cây liền lành mạnh. Nếu uống được chút ít chất nhựa cây 

thì  trọn  đời  không  bịnh".  Lại  ở  Tuyết  sơn  có  nhiều  thứ  thuốc  quí  lạ.  Theo 

kinh  Hiền  Ngu,  khi  xưa  đức  Thế  Tôn  đã  dùng  gió  thổi  đưa  chất  thuốc  tiên 

nơi non Tuyết vào mắt của năm trăm người mù, khiến cho họ đều được sáng 

tỏ. Trong quyển Lục Ðạo Luân Hồi Tập có dẫn sự việc một người đi ngang 

qua núi Tuyết, nhân đói ăn thứ dược thảo lạ, bỗng nói và hiểu được sáu môn 

thổ ngữ của dân chúng và các xứ quanh vùng. Chẳng riêng gì núi Tuyết, mà 

ở các danh sơn khác cũng có nhiều thứ thuốc tiên. Một độ, bút giả đọc quyển 

Nam Nhạc Ký, thấy nói một đạo sĩ vào núi này hái thuốc, chợt thấy một bàn 

tay  trắng  đẹp  sáng  mịn  mọc  ra  từ  vách  đá.  Biết  đó  là  thứ tiên  dược,  đạo  sĩ 

liền cắt lấy để vào giỏ. Ði một đoạn, ông ta bỗng nghĩ: "Loại thuốc tiên này 

biến  hóa,  nếu  không  ăn  liền  nó  sẽ  ẩn  mất!".  Quả  nhiên  khi  xem  lại  thì  bàn 

tay ấy đã không còn. 

Trong đây, Tổ Triệt Ngộ so sánh sáu chữ hồng danh như thuốc tiên ở Tuyết 

sơn,  như  ngọn  đèn  sáng  nơi  khoảng  đường  tối  tăm  nguy  hiểm.  Thuốc  tiên 

ngoài công năng trị lành các bịnh, còn có thể khiến cho người đổi xác phàm 

phu  thăng  thành  tiên  thánh.  Ngọn  đèn  sáng  nơi  đường  hiểm,  ngoài  công 

dụng soi tỏ để hành khách khỏi lạc lối, còn có thể khiến cho họ khỏi sa hầm 

sụp  hố,  tránh  những  tai  nạn  chết  người.  Câu  Phật  hiệu  lại  cao  siêu  hơn,  có 

thể khiến cho hành giả trở thành bậc chân Tăng vô lậu, thoát vòng luân hồi, 

chứng ngôi Vô Thượng Ðẳng Giác. Chữ "Lậu" có nghĩa: sa lọt, là biệt danh 

của  nghiệp  vào  vòng  sống  chết  luân  hồi  trong  ba  cõi.  Vô  Lậu  chỉ  cho  thể 

tánh  sáng  suốt,  dứt  hết  phiền  não,  không  hệ  lụy  vào  nẻo  luân  hồi.  Chứng 

được thể tánh này mới gọi là bậc chân Tăng. Mà muốn chóng thành bậc Vô 

Lậu Chân Tăng tất phải niệm Phật. 

---o0o--- 

Hán 70 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn Ðàn Na độ 

 Liệt phá xan nang 

 Hân phiên bảo tụ. 

 

Việt 70: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðầy đủ Bố Thí độ 

 Phá toang túi sẻn tham 

 Tuôn cho đống châu báu. 



Lược giải: 

Chúng  sanh  sở  dĩ  không  bố  thí  được  để  tạo  duyên  phước,  là  vì  còn  nghiệp 

bỏn sẻn tham  lam.  Khi chuyên  niệm  Phật, nghiệp ấy sẽ tiêu trừ, hành  nhơn 

được  tròn  đầy  hạnh  thí  xả,  cả  bên  trong  lẫn  bên  ngoài.  Bên  ngoài  là  thí  xả 

mọi thứ tiền bạc của cải, lần lượt cho đến đầu, mắt, tay, chân, như đức Thích 

Tôn khi còn tu Bồ Tát hạnh. Bố thí như thế mới tròn đủ Ðàn ba la mật. 

---o0o--- 

Hán 71 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn Thi La độ 

 Ðô nhiếp lục căn 

 Viên tịnh Tam Tụ. 

 

Việt 71: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðầy đủ Trì Giới độ 

 Nhiếp hết cả sáu căn 

 Tròn sạch đủ Tam Tụ. 

Lược giải: 

Cổ đức bảo: "Phật chế tất cả giới để trị tất cả tâm. Nếu không tất cả tâm, cần 

chi tất cả giới?". Qua lời trên, giới luật chỉ là phương tiện để ngăn trừ nghiệp 

hạnh xấu ác của chúng sanh. Mà sở dĩ có nghiệp hạnh xấu ác là do còn tâm 

phiền  não  nhiễm  ô.  Nếu  nhiếp  cả  sáu  căn  chuyên  trì  Phật  hiệu  thì  nghiệp 

chướng bên trong sẽ lần lần tiêu tan, hạnh xấu ác bên ngoài lần lần được dứt. 

Và hành giả cũng sẽ lần lần được trong sạch thân tâm, tròn đầy cả Tam Tụ 

Tịnh Giới. Tam  Tụ Tịnh Giới  là: Nhiếp  Luật Nghi Giới, Nhiếp  Thiện Pháp 

Giới và Nhiêu Ích Hữu Tình Giới. Nhiếp Luật Nghi Giới có công năng đưa 

người  tu  vào  khuôn  mẫu  luật  hạnh,  trừ  những  điều  lỗi  lầm  tội  ác  của  ba 

nghiệp thân, khẩu, ý. Nhiếp Thiện Pháp Giới khuyến tấn hành giả làm tất cả 

điều lành. Nhiêu Ích Hữu Tình Giới khiến cho người con Phật được tròn đủ 

hạnh nguyện cứu độ chúng sanh. Ðủ ba tụ trên, Thi ba la mật mới được viên 

mãn. Môn Niệm Phật là nhân nhiệm mầu để mau thành tựu Giới độ ấy. 

---o0o--- 

Hán 72 

Nhứt cú Di Ðà 

Mãn Sằn-đề độ 

Nhị ngã tướng không 

Vô Sanh Nhẫn ngộ. 

 

Việt 72: 

Một câu A Di Ðà 

Ðầy đủ nhẫn nhục độ 

Tướng Nhị Ngã không còn 

Pháp Vô Sanh được ngộ. 

Lược giải: 

Sở dĩ hạnh Nhẫn Nhục khó được thành tựu, vì chúng sanh còn có tướng Nhị 

Ngã. Nhị Ngã tướng  là Nhơn Ngã tướng  và Pháp Ngã tướng, tức  mối chấp 

có Ta và Pháp. Nếu chuyên niệm Phật, nghiệp chướng mau tiêu trừ, lần lần 

hành giả sẽ được tâm không, thấy Ta, Người và Pháp đều như huyễn, chẳng 

thật có. Khi ấy đâu còn chấp có người cùng pháp là nguyên nhân gây nên sự 

bức não, và ta là kẻ hay nhẫn, bởi hành giả đã thoát khởi ranh giới của Ngã, 

Pháp; chân tâm dung hợp khắp mọi nơi. Chừng ấy đương nhơn sẽ chứng ngộ 

vào Vô Sanh Pháp Nhẫn, tròn đầy Sằn-đề ba la mật. 

---o0o--- 

Hán 73 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn Tỳ-lê độ 

 Bất nhiễm tiêm trần 

 Trực đạp huyền lộ. 

 

Việt 73: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðầy đủ Tinh Tấn độ 

 Lòng không nhiễm mảy trần 

 Bước thẳng lên huyền lộ. 



Lược giải: 

Khi tu  hành  mà còn thấy  mình có  tinh tấn, tức chưa đạt đến  mức cứu cánh 

của  tinh  tấn,  vì  còn  chấp  Ngã  và  Pháp.  Muốn  tròn  đầy  Tỳ-lê-da  ba  la  mật, 

phải  thoát  ly  quan  niệm  đó,  tuy  hằng  tinh  tấn  không  gián  đoạn  mà  chẳng 

thấy  mình có  tinh  tấn.  Hai  vị  đại  sĩ  đã  đạt  đến  cảnh  giới  này  nên  được  tôn 

hiệu là Thường Tinh Tấn và Bất Hưu Tức Bồ tát. 

Khi hành giả niệm Phật đến mức tâm trong sạch rỗng rang, không còn nhiễm 

một  mảy  trần,  tức  đã  đặt  bước  lên  con  đường  huyền  vi,  vào  cảnh  giới  cứu 

cánh của Tinh Tấn độ vậy. 

---o0o--- 

Hán 74 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn Thiền Na độ 

 Hiện chư oai nghi 

 Tang thậm khô thọ? 

Việt 74: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðầy đủ thiền độ lý 

 Hiện trong các oai nghi 

 Cây khô có gì quí? 



Lược giải: 

Liên  Trì  đại  sư  đã  bảo:  "Niệm  Phật  và  tham  thiền  chỉ  là  một,  không  khác 

nhau!". Tại sao thế? Bởi Thiền Na có nghĩa: Tĩnh Lự. "Tĩnh" thuộc về Ðịnh, 

về Chỉ, về Tịch, thể hiện công đức vắng lặng. "Lự" thuộc về Huệ, về Quán, 

về Chiếu, thể hiện công đức sáng soi. Khi hành giả niệm Phật đến  mức dứt 

bặt  muôn  duyên,  tâm  yên  lặng  sáng  suốt,  thể  hiện  công  năng  tịch  chiếu, 

trong ấy đã bao gồm  Thiền Ðịnh rồi. Ðó cũng  gọi thật hành  Thiền-na ba la 

mật,  nghĩa  là  đương  nhơn  đã  tiến  bước  vào  cảnh  giới  chân  thật  của  Thiền 

Ðịnh. 

Thuở  xưa  đã  có  bà  lão  cất  ngôi  tịnh  thất  cho  một  nhà  sư  ở  để  tham  thiền, 

thường cung cấp cho bốn sự cúng dường  đầy đủ. Sau  hai  mươi  năm,  muốn 

thử xem trình độ sự tu hành đã đến mức nào, bà lão dặn cô con gái lúc đem 

cơm nước đến dâng, hãy thình lình ôm lấy vị sư và hỏi: "Hiện thời tâm của 

thầy ra sao?". Cô gái thật hành y như lời mẹ dặn, được nhà sư đáp: "Tâm của 

tôi lúc này như cây khô nương gộp đá lạnh trong ba tháng mùa đông, không 

một chút hơi nóng động nào cả!". (Khô mộc ỷ hàn nham. Tam đông vô noãn 

khí).  Bà  lão  nghe cô  gái thuật  lại  lời ấy  liền  than:  "Uổng công ta khó  nhọc 

trong  hai  mươi  năm, kết cuộc chỉ cúng dường cho  một kẻ phàm phu!". Rồi 

đốt thất, đuổi nhà sư đi. 

Trong bài kệ trên ý Tổ Sư muốn nói: "Lúc tu Tịnh Ðộ đến mức tâm yên lặng 

sáng suốt thì dù khi hiện các oai nghi: đi, đứng, nằm, ngồi, ăn cơm, mặc áo, 

niệm  Phật, tụng kinh; trong ấy đã đầy đủ  Thiền Ðịnh độ. Như thế còn  hơn 

hạng  Khô  Thiền  bám  chặt  lấy  cảnh  giới  Thiên  Không  như  cây  chết  khô 

chẳng có chi là siêu xuất cả!". 

---o0o--- 

Hán 75 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Mãn Bát-nhã độ 

 Cảnh tịch tâm không 

 Vân khai nguyệt lộ. 

Việt 75: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðầy đủ Bát-nhã độ 

 Cảnh thanh vắng lòng không 

 Mây tan vầng nguyệt lộ. 

Lược giải: 

Ấn Quang pháp sư nói: "Với câu niệm Phật, nếu có một phần kính thành thì 

tiêu một phần tội nghiệp, sanh một phần phước huệ". Ðược mười phần kính 

thành,  sẽ  tiêu  mười  phần  tội  nghiệp,  sanh  mười  phần  phước  huệ.  Cho  nên 

khi  niệm  Phật,  hành  giả  sẽ  tùy  tâm  mà  được  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  phát 

huy  trí  huệ  của  công  đức  Bát-nhã.  Hành  trì  lâu  ngày,  người  ấy  sẽ  tiến  đến 

mức tâm cảnh rỗng không sáng lặng, và sẽ lần lần đầy đủ Bát-nhã độ. Hiện 

tượng ấy ví như mây tan hiện ra vầng trăng trong sáng chiếu rạng khắp nơi, 

cảnh  và  ánh  trăng  đều  lặng  lẽ  trong  trạng  thái  dung  hàm  không  còn  phân 

biệt. 

---o0o--- 

Hán 76 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Tưởng tịch tư chuyên 

 Vị ly Nhẫn Ðộ 

 Dĩ tọa bảo liên. 

 

Việt 76: 

 Một câu A Di Ðà 

 Tâm lặng tưởng nhớ chuyên 

 Tuy chưa lìa Nhẫn độ 

 Ðã ngồi tòa bảo liên. 



Lược giải: 

Bài kệ trên, hai câu trước ý nghĩa đã rõ ràng, duy hai câu sau, riêng  một số 

độc  giả  chưa  khỏi  có  điều  nghi  vấn.  Theo  Ấn  Quang  pháp  sư,  tác  dụng 

nghiệp thức của chúng sanh không thể nghĩ bàn! Có người tuy còn ở Ta Bà, 

mà một phần thần thức đã hiện thân ngồi nơi hoa sen cõi Tịnh Ðộ. Có người 

đang  còn  sống  mà  nghiệp  thức  đã  hiện  thân  thọ  tội  nơi  địa  ngục  dưới  Âm 

Ty. Chuyện Cửu Pháp Hoa và Kinh Dương phu nhơn trong Tịnh Ðộ Thánh 

Hiền Lục, thân chơi Cực Lạc, thấy trước Dương Kiệt, Từ đạo cô, Tôn Trung 

đã ngồi nơi hoa sen, là điều chứng minh cho hai câu: "Tuy chưa lìa Nhẫn độ. 

Ðã  ngồi  tọa  bảo  liên"  vậy.  Nhẫn  độ  chính  là  cõi  Ta  Bà,  vì  Ta  Bà  có  nghĩa 

"Kham  Nhẫn".  Chúng  sanh  ở  cõi  này  phải  có  sức  nhẫn  nại  mới  chịu  đựng 

nổi với những cảnh chướng ác xung quanh. 

---o0o--- 

Hán 77 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt đóa bảo liên 

 Duy tâm chi diệu 

 Pháp chỉ như nhiên.  

 

Việt 77: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một đóa bảo liên 

 Lý duy tâm mầu nhiệm 

 Pháp hợp lẽ thiên nhiên. 



Lược giải 

Câu hồng danh mà chúng ta đang hành trì là kết tinh công đức của Phất A Di 

Ðà  đã  tu  từ  vô  lượng  vô  biên  kiếp  về  trước.  Cho  nên  khi  chúng  sanh  khởi 

tâm  niệm  một  câu  Phật  hiệu,  theo  nhân  quả  của  lý  "các  pháp  do  tâm  tạo", 

trong  vô  hình  tự  nhiên  có  ánh  sáng  và  hoa  sen  phát  hiện  mà  mắt  phàm 

thường không thể  nhìn  thấy.  Tuy  nhiên cũng có  vài trường  hợp  do tâm chí 

thành nên hoa sen hiện rõ, có thể mục kích được với đôi mắt thường. Bởi thế 

hành giả mới chứng biết được lý ấy. 

Nhắc tới điều này, bút giả bỗng nhớ lại chuyện thầy Thiện Lộc, thân phụ sư 

cô  Diệu  Châu,  ở  ngôi  am  sau  chùa  Vạn  Ðức  tại  Thủ  Ðức,  đã  thuật  lại  cho 

các liên lữu biết. Một đêm nọ vào khoảng tám giờ tối, thầy đang quì chí tâm 

niệm Phật theo thời khóa đầu hôm, bỗng thấy từ cạnh bàn Phật ở ngay trước 

mặt mọc ra  một búp hoa sen đỏ to bằng cái tách. Vừa trì niệm vừa nhìn kỹ 

từng chi tiết, thầy thấy cuống  hoa  uốn  lượn cong, búp sen  ngửa  lên, rồi lần 

lần theo  tiếng  Phật  hiệu  nở to  ra bằng đĩa  bàn. Ðộ  mười  lăm phút sau, đóa 

hoa ấy biến mất. Ðây là một trong nhiều chuyện hiện thật mà chư liên hữu ở 

khắp mọi nơi đã mục kích và trần thuật lại. 

Ðể  nói  rộng  thêm,  câu  niệm  Phật  chẳng  những  có  công  đức  hiện  ra  tướng 

hoa sen, mà còn hiện đủ các tướng thuộc chánh báo, y báo ở Cực Lạc. Trong 

các truyện  vãng sanh, có  vị trước  giờ phút thọ chung, đại chúng  bỗng  thây 

mặt  đất  xung  quanh  bỗng  hóa  thành  ra  vàng  ròng.  Có  vị  đang  nằm  bịnh, 

tràng  phan,  lầu  các  hiện  trong  tảng  băng  để  gần  bên  giường.  Có  vị  đang 

niệm Phật, thân tướng trang nghiêm của đức A Di Ðà hoặc chư Bồ tát hiện 

giữa hư không, bay trên ngọn đèn lưu ly. Có vị trong khi trì niệm, chợt nghe 

mùi  hương  lạ  bay  thơm  cùng  khắp.  Công  đức  trang  nghiêm  thanh  tịnh  của 

câu niệm Phật tùy tâm hiển hiện, đại khái là như thế. 

---o0o--- 

Hán 78 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt đóa bảo liên 

 Phàm tình bất tín 

 Diệc như kỳ nhiên. 

 

Việt 78: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một đoá bảo liên 

 Phàm tình không tin tưởng 

 Cũng là lẽ tất nhiên. 

Lược giải: 

Như  trên  đã  nói:  Do  công  đức  của  câu  Phật  hiệu,  theo  lý  duy  tâm  tạo,  tự 

nhiên có hoa sen, ánh sáng hoặc các tướng đẹp lạ khác phát hiện. Nhưng các 

điều ấy  tiếc thay, phần đông phàm phu không  tin  hiểu  và công  nhận. Sở dĩ 

như thế là vì sự thấy biết của họ còn thuộc hạn trong tâm lượng cạn hẹp của 

phàm tình. Âu đó cũng là lẽ tất nhiên. 

---o0o--- 

Hán 79 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt đóa bảo liên 

 Quyết định bất tín 

 Chân cá khả liên 

 

Việt 79: 

 Một câu A Di Ðà  

 Là một đóa bảo liên 

 Nếu quyết không tin nhận 

 Ðáng thương thật kém duyên! 



Lược giải: 

Trong các kinh luận về Tịnh Ðộ, nhiều nơi Phật và chư Tổ đã nói công đức 

niệm Phật hay trừ tội chướng, sanh phước huệ, hiện ra hoa sen, ánh sáng. Từ 

xưa đến nay các hành giả tu Tịnh nghiệp, lúc thức tỉnh hay trong giấc mơ, đã 

thấy  hiển  hiện  điều  này,  và  cũng  đã  thuật  lại  rất  nhiều.  Ðó  là  lý  chiêu  cảm 

của  nhân  lành  quả  lành,  kẻ  chưa  tin  phải  theo  lời  giải  thích  và  điều  minh 

chứng  mà  phát  lòng  tin.  Nếu  còn  quyết  định  không  tin  nhận,  thì  thật  đáng 

thương  kẻ  ấy  quá  nông  cạn,  nhiều  nghiệp  chướng,  kém  phước  duyên,  cam 

chịu khổ mãi trong vòng luân hồi sáu nẻo. 

---o0o--- 

Hán 80 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhứt đóa bảo liên 

 Trực nhiêu bất tín 

 Dĩ nhiễm thức điền. 

 

Việt 80: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là một đóa bảo liên 

 Dù cho không tin tưởng 

 Cũng đã nhiễm thức điền.  



Lược giải: 

Tiếp theo ý trên, dù cho những kẻ chưa hiểu biết, hoặc đã nghe giải thích và 

chứng minh rõ ràng về công đức niệm Phật mà còn cố chấp không tin nhận 

thì  câu  Phật  hiệu  cũng  đã  ghi  vào  ruộng  Tàng  thức  của  kẻ  ấy  rồi!  Khi  hạt 

giống câu hồng danh đã nhiễm vào Hàm Tàng thức, ngày kia trong một hoàn 

cảnh nào đó nó sẽ phát hiện. Và nhân đó đương nhơn sẽ được độ thoát, bất 

quá phải chịu khổ luân chuyển trong thời kiếp lâu xa mà thôi. Về điểm này, 

một bậc tôn đức đã bảo: 

 "Khen, chê cũng nhờ độ thoát.  

 Tin, nghi đều đến Liên bang"  

 (Tán, báng câu mông giải thoát.  

 Nghi, tín cộng nhập Liên bang). 

Thuở Phật còn tại thế, có ông lão đúng trăm tuổi mới đến chư Tăng xin xuất 

gia. Các hàng Trưởng  Lão từ  ngài Ca Diếp, Xá Lợi Phất, đến chư Ðại Ðức 

khác  đều  không  thâu  nhận,  vì  các  vị  nhận  định  xét  thấy  ông  không  có  căn 

lành. Khi đức Thế Tôn đi khất thực trở về thấy ông lão khóc, Ngài quán biết 

liền  chấp  thuận  cho  xuất  gia.  Chư  tỳ  kheo  hỏi  duyên  cớ,  Phật  đáp:  "Ðạo 

nhãn  bậc  A-la-hán  của  các  ông  chỉ  thấy  biết  sự  việc  trong  vòng  tám  muôn 

bốn ngàn kiếp về trước và về sau mà thôi. Nhưng trước khoảng thời gian đó 

lâu xa, ông lão này là kẻ tiều phu đi đốn củi, bị cọp rượt, sợ hãi leo lên cây 

phát  thanh  niệm  một câu  "Nam  mô Phật". Do chủng tử nhân  lành  đó, ngày 

nay ông mới gặp ta hóa độ và sẽ được giải thoát". Ông lão là Phước Tăng tỳ 

kheo,  Phật  giao  cho  ngài  Mục  Kiền  Liên  thâu  làm  đệ  tử,  không  bao  lâu 

chứng được quả A-la-hán. 

Tóm lại, ảnh hưởng của câu Phật hiệu rất nhiệm mầu sâu rộng, chẳng những 

kẻ  nghe  danh  hiệu  Phật  sanh  lòng  vui  mừng,  tin  nhận,  khen  ngợi  và  thật 

hành  đều  được  giải  thoát,  mà  người  nghi  ngờ  kinh  báng  nhái  giọng  niệm 

theo để chê bai, khi thọ ác báo rồi cũng nhờ chủng tử công đức ấy gây nhân 

duyên đắc độ về sau. Cho nên bài kệ: 

 "Thà ở cõi Ðịa Ngục.  

 Ðược nghe hồng danh Phật.  

 Không mong sanh Thiên giới.  

 Chẳng biết hiệu Như Lai"  

như trong kinh nói rất là xác đáng. 



---o0o--- 

Hán 81 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hoằng thông cảm đọa 

 Nhập Ðại Bi thất 

 Tọa Pháp Không tòa.  

Việt 81: 

 Một câu A Di Ðà 

 Sốt sắng gắng hoằng thông 

 Nguyện vào Ðại Bi thất 

 Ngồi yên tòa Pháp Không. 



Lược giải: 

Trong  kinh  Pháp  Hoa,  đức  Thế  Tôn  đã  từng  khuyên  các  học  nhơn:  "Nếu 

muốn kham sống trong cõi đời ngũ trược để độ mình cùng độ sanh, thì phải 

mặc  áo  giáp  Nhẫn  Nhục,  vào  nhà  Ðại  Bi,  và  ngồi  tòa  Pháp  Không". 

Tại sao thế? Bởi nơi cõi Ta Bà những nghiệp tham, sân, si, khinh mạn, nghi 

ngờ cùng ác kiến của chúng sanh tất mạnh mẽ lẫy lừng. Các phiền nghiệp ấy 

ví  như  những  mũi  tên  lửa,  dễ  làm  tổn  não  người,  nếu  không  mặc  áo  giáp 

Nhẫn Nhục nhu hoà, tất khó thể chịu đựng nổi. Song như thế cũng chưa đủ, 

vì nếu nhẫn nhục mà không có lòng đại bi thương xót tha thứ sự mê lầm tội 

lỗi  của  chúng  sanh,  thì  chẳng  thể  hoằng  pháp  độ  người.  Cho  nên  hành  giả 

phải  nối  gót  Như  Lai  vào  nhà  đại  Từ  Bi  của  Phật.  Tuy  nhiên,  như thế  vẫn 

chưa được trọn vẹn. Bởi dù có tâm Từ Bi, Nhẫn Nhục, nhưng nếu chưa thấu 

suốt tất cả pháp đều không,  mà  vào  nơi  Vô Sở  Trụ  như kinh  Kim  Cang đã 

chỉ dạy, tức nhiên tướng Nhơn Ngã chấp và Pháp Ngã chấp hãy còn. Ðã còn 

tác  tướng  ấy  thì  dù  có  nhẫn  nhục  cũng  chưa  dứt  hết  gốc  giận  hờn,  dù  có 

niệm từ bi cũng chưa tuyệt  lòng ái  luyến. Cho  nên  hành  giả lại phải cần an 

trụ nơi tòa Nhứt Thiết Pháp Không. Ðạo lý này rất uyên thâm, như diễn rộng 

ra sáu trăm quyển Ðại Bát Nhã cũng nói chưa cùng tận. Song nếu tóm tắt lại, 

có thể gồm trong một lời kệ của kinh Hoa Nhgiêm: "Vô trước, vô y trí huệ 

lực",  nghĩa  là  sức  trí  huệ  không  nương  tựa  dính  mắc  vào  đâu. 

Ðại  ý  bài  kệ  trên,  ngài  Triệt  Ngộ  muốn  nói:  "Chư  Như  Lai  từ  trong  nhân 

hạnh cho đến khi đắc quả, vì bi nguyện độ sanh nên đã mặc áo giáp nhu hòa 

nhẫn  nhục,  vào  nhà đại  Từ  Bi,  ngồi  tòa Nhứt  Thiết Pháp  Không  mà tu  học 

cùng nói ra pháp môn niệm Phật này". Các hành giả muốn độ mình một cách 

chắc chắn và rộng độ chúng sanh, cần phải siêng năng noi theo gương ấy. 

 

---o0o--- 

Hán 82 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vô tận bảo tạng 

 Bát tự đả khai 

 Phổ đồng cúng dường. 

 

Việt 82: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là kho báu vô tận 

 Tám chữ mở toang ra 

 Khắp cho không tiếc lẫn. 



Lược giải: 

Tám  chữ  trên  đây,  là  "Ðại  từ  đại  bi  A  Di  Ðà  Phật".  Trong  Tịnh  Ðộ  Thánh 

Hiền Lục có thuật chuyện  một hành giả niệm Phật, khi lâm chung thấy tám 

chữ ấy hiện ra giữa hư không to lớn, sắc như vàng ròng. Tám chữ ấy hàm ý 

tiêu  biểu  cho  bốn  mươi  tám  bi  nguyện  độ  sanh  rộng  lớn  của  đức  A  Di  Ðà 

Thế Tôn. Song về sự trì niệm thì yếu ước lại chỉ có sáu chữ "Nam mô A Di 

Ðà  Phật".  Sao  gọi  là  tám  chữ,  hay  sáu  chữ  mở  kho  báu  vô  tận? 

Theo  Hiển  Giáo,  sáu  chữ  ấy  tiêu  biểu  cho  sự  nương  về  kho  vô  lượng  thọ 

mạng, vô lượng quang minh, vô lượng công đức. 

Theo  Mật  giáo,  về  quyển  Thánh  Tài  Tập,  sáu  chữ đó  là  chủng  tử của  năm 

đức  Phật.  Hai  chữ  Nam  Mô  có  nghĩa  là  quy  mạng.  Mạng  là  Thọ  Thường 

Trú, tức chỉ cho đức Tỳ Lô Giá Na Như lai. Còn bốn chữ kia, theo thứ tự là 

chủng tử của năm đức Phật. Hai chữ Nam Mô có nghĩa là quy mạng. Mạng 

là Thọ thường trú, tức chỉ cho đức Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Còn bốn chữ kia, 

theo thứ tự là chủng tử của bốn đức Phật: A Súc Bệ, Bảo Sanh, A Di Ðà, và 

Bất Không Thành Tựu. Cho nên sáu chữ hồng danh là kho bí mật, gồm thâu 

tất cả chánh báo, y báo khắp mười phương. 

Theo  Tâm  giáo,  sáu  chữ  này  là  kho  chân  tâm,  gồm  nhiếp  tất  cả  nhân  quả, 

tánh tướng, phước huệ, sự lý. Vì thế nên gọi: "Một câu A Di Ðà là kho báu 

vô tận". 

Về điểm dùng tám chữ hay  yếu  ước  lại sáu chữ, để  mở kho báu  vô tận, cổ 

nhơn đã có câu: 

"Lục tự đả khai vô tận tạng. 

Thâu lai phóng khứ chỉ như nhiên". 

Hai câu này có ý nghĩa: 

Niệm sáu chữ hồng danh có thể mở toang kho báu vô tận như trên đã nói. Và 

khi đã thể  nhập  vào kho chân tâm, thì  niệm  tức  là  vô  niệm,  vô  niệm  tức  là 

niệm, buông ra thâu vào đều ở trong trạng thái như như. 

Chư Phật Thế Tôn, chư Bồ Tát, chư Tổ, vì lòng bi nguyện, đã đem tám chữ 

hay  sáu  chữ  nầy  mà  phổ  thí  cúng  dường  khắp  tất  cả  loài  hữu  tình,  để  cho 

chúng sanh mở được cửa và thọ dụng kho báu vô tận ấy. 



---o0o--- 

Hán 83 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Ðoạn chư phiền não 

 Toàn Phật toàn tâm 

 Nhứt liễu bách liễu. 

 

Việt 83: 

 Một câu A Di Ðà 

 Dứt phiền não rộn ràng 

 Tâm, Phật toàn dung hợp  

 Rõ một, rõ trăm ngàn. 



Lược giải: 

Ý nghĩa bài kệ trên rất hàm súc, muốn hiểu thấu đáo, chỉ nên dùng hạnh thể 

nhập hơn là theo phần lý giải. Tuy nhiên, để tùy thuận sở cầu cho người mới 

học đạo, xin tạm giải thích như sau: 

Lúc  hành  giả  chuyên  tâm  niệm  Phật  thì  nghiệp  tham,  sân,  si  cùng  tất  cả 

phiền não đều dừng lặng. Khi công phu lâu năm trì niệm chuyên thành như 

thế đến  mức cùng  tận,  ngày kia đương  nhơn chợt thấy tâm  niệm  rỗng  rang 

như chiếc thùng lọt đáy, ngộ được tánh bản lai của mình. Chừng ấy toàn câu 

niệm  Phật,  toàn  thể  đức  A  Di  Ðà  cùng  chánh  báo,  y  báo  thế  giới  Cực  Lạc 

của  Ngài  chính  là  toàn  thể  chân  tâm  diệu  cảnh.  Và  các  pháp  không  ngoài 

tâm đã ngộ được nhứt chân tâm, tất rõ được tất cả trăm ngàn muôn pháp. 



---o0o--- 

Hán 84 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Diệt trừ định nghiệp 

 Hách nhật, khinh sương 

 Hồng lô phiến tuyết.  

 

Việt 84: 

 Một câu A Di Ðà 

 Dứt trừ được định nghiệp 

 Nhật rạng phá sương thưa 

 Lò hồng tan điểm tuyết. 

  

Lược giải: 

Trong kinh có lời dạy: "Chí thành xưng một câu A Di Ðà, diệt được tội nặng 

trong tám  mươi ức kiếp sống chết, xung quanh hành nhơn  mỗi bề ánh sáng 

phát ra rộng đến bốn mươi dặm”. 

Chí  tâm  xưng  một  câu  hồng  danh,  ảnh  hưởng  còn  được  như  thế  huống  chi 

chuyên  thành  niệm  Phật  nhiều  năm  thì  định  nghiệp  nào  mà  không  dứt  trừ? 

Công năng diệt nghiệp của sự Trì Danh ví như vầng nhật chói rạng phá tan 

mau màn sương thưa, như lò lửa to dễ làm tiêu mảnh tuyết. Tổ sư đã mượn 

hai thí dụ trên để  nêu rõ công đức  niệm  Phật,  và khuyến tấn  hành  giả  gắng 

sức tu trì. 



---o0o--- 

Hán 85 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Năng không khổ báo 

 Thế giới, căn thân 

 Tức thô nhi diệu. 

 

Việt 85: 

 Một câu A Di Ðà 

 Hay tiêu quả báo khổ 

 Chuyển thế giới, căn thân 

 Tức thô thành tế diệu. 



Lược giải: 

Các sự khổ đều do sức nghiệp làm chủ động, niệm Phật đã có công năng diệt 

nghiệp, tất nỗi khổ cũng lần lần tiêu trừ. Nhưng "một câu Di Ðà làm cho khổ 

báo trở thành không", hàm ý nói về phần tánh nhiều hơn phần tướng. Bởi tất 

cả sự khổ từ lớn đến nhỏ, đều do tâm ta bị căn thân bên trong và thế giới bên 

ngoài chi  phối. Nếu  hành  nhơn  ngộ  lý các pháp đều  như  huyễn, biết an trụ 

nơi tự tánh Di Ðà mà niệm Phật thì tâm trở nên vắng lặng, thoát khỏi sự chi 

phối của thân và cảnh. Như thế dù thời tiết nóng lạnh, cảnh ngộ an nguy, sự 

đói khát cùng  mỏi  mệt  yếu đau cũng không  làm cho đương  nhơn cảm thấy 

khổ?  Tại  sao?  Vì  hành  nhơn  đã  an  trụ  nơi  định  tâm,  thoát  ly  cả  hai  sự  chi 

phối trong và ngoài ấy. 

Khi xưa, một thiền sư tu ở sơn tự bị chứng thương hàn, do thiếu thuốc thang 

điều dưỡng nên bịnh càng trở nặng sắp lâm nguy. Một vài đệ tử thấy thế, xin 

phép đi xuống núi để rước y sư và tìm thuốc đem lên. Thiền sư ngăn lại bảo: 

"Căn bịnh đã nhập lý, chỉ nên dùng đạo pháp để điều trị, chớ không thể dùng 

thuốc  cứu  chữa  kịp  thời  được!".  Thế  rồi  ông  xả  hết  muôn  duyên,  ngồi  trụ 

tâm  vào  tịnh  cảnh  không  ăn  uống  luôn  trong  bảy  ngày.  Ðến  khi  xuất  định, 

bịnh chứng tiêu tan, sức khoẻ lần lần bình phục. 

Lại một vị Tăng tu Tịnh Ðộ, lúc sắp vãng sanh, túc nghiệp phát hiện làm cho 

cả thân  mình đều phù thũng, còn thêm nhiều chứng bịnh khác. Ông nói với 

hàng  đệ  tử:  "Nếu  thầy  không  nhờ  mấy  mươi  năm  công  phu  niệm  Phật,  tất 

không thể chịu  nổi sự  mỏi  mệt  nhức  đau". Cho  nên  một bậc  tôn túc đã  nói 

câu: 

 "Lão tăng có pháp an nhàn.  

 Dù cho tám khổ cháy lan ngại gì!"  

 (Lão tăng tự hữu an nhàn pháp.  

 Bát khổ giao tiên tổng bất phòng) 

Về ý nghĩa hai câu sau của bài kệ, có thể dẫn giải tóm tắt: thế giới, căn thân 

đều  như huyễn. Nếu tâm chúng sanh còn  đầy  nghiệp chướng phiền  não, dù 

sống  nơi  cảnh  mầu  đẹp  ở  thiên  đường  cũng  cảm  thấy  buồn  khổ.  Với  bậc 

hành giả đã đắc định thì riêng có một thiên đường, tuy ở cảnh ác trược, cũng 

thấy mầu nhiệm an vui. Kinh Duy Ma bảo: "Tùy nơi tâm thanh tịnh, tức cõi 

Phật  thanh  tịnh".  Kinh  Viên  Giác  nói:  "Ðịa  ngục,  thiên  cung  đều  là  Tịnh 

Ðộ". Ý nghĩa của hai câu kinh ấy, đều chỉ cho cảnh giới trên. 

 

---o0o--- 

Hán 86 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Viên chuyển tam chướng 

 Tức Hoặc, Nghiệp, Khổ 

 Thành Bí Mật tạng. 

 

Việt 86: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chuyển tròn cả ba chướng 

 Tức nơi Hoặc, Nghiệp, Khổ 

 Trở thành Bí Mật tạng. 



Lược giải: 

Ba chướng chỉ cho: Hoặc, Nghiệp, Khổ. "Hoặc" thuộc về phiền não chướng. 

"Nghiệp" thuộc về nghiệp chướng. "Khổ" thuộc về báo chướng. Ba chướng 

này như chùm trái Ác-xoa, có liên quan tương thông lẫn nhau, một tức là ba, 

ba tức là một. 

Ðại  ý  của  bài  kệ  sau  này  cũng  tương  tự  như bài  kệ  trước,  nếu  suy  ra  sẽ  tự 

hiểu. Như các lượn sóng ở đại dương là biến tướng của nước, cho nên toàn 

thể sóng  là  nước. Cũng  như thế, vọng  giác từ  nơi chánh  giác  mà thiên  lưu, 

cho nên đi sâu vào, toàn thể vô minh vọng giác tức là chánh giác viên minh. 

Hành  giả  nếu  đi  sâu  vào  Niệm  Phật  tam  muội  sẽ  ngộ  được  Hoặc,  Nghiệp, 

Khổ chính là Bí Mật tạng vậy. 



---o0o--- 

Hán 87 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Giải nạn giải oan 

 Từ quang cộng ngưỡng 

 Pháp hỷ quân triêm. 

 

Việt 87: 

 Một câu A Di Ðà 

 Giải tai nạn trái oan 

 Quy ngưỡng ánh từ quang 

 Thấm nhuần niềm pháp hỷ. 



Lược giải: 

Bài  kệ  trên  đều  là  những  lời  nói  trắng  rõ  ràng,  không  có  ẩn  ý  sâu  kín  nào 

khác. Công đức niệm Phật có thể tiêu trừ nghiệp chướng, tai nạn, tà ma, giải 

những  oan  trái  đời  này  cùng  đời  trước.  Công  đức  ấy  cũng  khiến  cho  sanh 

phước đức trí huệ, độ thoát chính mình cho đến kẻ oan người thân. Các điểm 

vừa nói đã thể  hiện rất nhiều đối  với  những  hành  giả  niệm Phật từ  xưa đến 

nay.  Trong  Mấy  Ðiệu  Sen  Thanh  đã  có  nhiều  sự  tích  trần  thuật,  độc  giả 

duyệt kỹ sẽ tự thấy, khỏi phiền dẫn chứng thêm nhiều. 

Hành giả tu môn niệm Phật đều thọ hưởng được sự lợi ích an vui của pháp 

này,  nên  gọi  là  pháp  hỷ.  Bởi  thế,  chẳng  những  riêng  nơi  cõi  Ta  Bà,  mà  ở 

khắp hằng hà sa quốc độ trong mười phương, vô số chúng sanh cũng tu môn 

Niệm  Phật  và  đều  cùng  hướng  về  ánh  sáng  từ  bi  của  đức  Giáo  chủ  Tây 

phương Cực Lạc thế giới. 



---o0o--- 

Hán 88 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Báo vị báo ân 

 Liệt triền miên võng 

 Nhập giải thoát môn. 

 

Việt 88: 

 Một câu A Di Ðà 

 Ðáp ân nặng chưa tròn 

 Cắt đứt triền miên võng 

 Chứng vào giải thoát môn. 



Lược giải: 

Người  học đạo có bốn trọng ân  là: 1.  Ân  chư Phật, chư Bồ  Tát. 2. Ân thầy 

lành bạn tốt và các thiện tri thức. 3. Ân cha mẹ cùng thân quyến phù trợ. 4. 

Ân đàn na tín cúng và tất cả chúng sanh. Chúng ta nếu có đền trả bốn ân thì 

cũng chỉ một phần nào thôi, chớ thật sự chưa làm tròn, đại khái có thể gọi là 

chưa  báo  đáp.  Muốn  mau  tròn  bổn  phận  đền  trả  tứ  ân,  phải  tu  môn  Niệm 

Phật  để  sớm  thành  đạo  quả,  tế  độ  khắp  kẻ  oán  thân  cùng  tất  cả  loài  hàm 

thức. 

Lại nữa, chúng ta sống trong lưới nghiệp dây dưa, nợ này chưa xong đã vay 

mối  khác,  nhứt  là  các  nghiệp  oan  cừu,  ân  ái.  Lưới  nghiệp  ấy  vây  quần  kéo 

dài mãi không dứt, nên gọi là “triền miên võng”. Chư Bồ Tát đã do tu pháp 

Niệm Phật, mà cắt được lưới triền miên võng của nghiệp lực, chứng vào vô 

lượng  giải  thoát  môn.  chẳng  hạn  như:  Không  Huệ  Tam  Muội  Giải  thoát 

Môn,  thần  Thông  Du  Hý  Tam  Muội  Giải  Thoát  Môn,  Giải  Nhứt  Thiết 

Chúng  Sanh  Ngữ Ngôn  Tam  Muội  Giải  Thoát  Môn,  Sư  Tử  Phấn  Tấn  Tam 

Muội Giải  Thoát Môn  v.v... Tổ Triệt Ngộ khuyên chúng ta nên đi theo con 

đường ấy. 



---o0o--- 

Hán 89 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Không chư ác thú 

 Vạn đức hồng danh 

 Na dung tư nghị 



Việt 89: 

 Một câu A Di Ðà 

 Hay trống không ác đạo 

 Ức muôn đức hồng danh 

 Khó nghĩ bàn kỳ ảo! 



Lược giải: 

Trong Tam Bảo Cảm Ứng Yếu Lược Lục có ghi một sự tích công đức Niệm 

Phật.  Xin  mượn  nêu  ra  để  giải  thích  bài  kệ  trên  với  tánh  cách  chứng  thật. 

Một vị Bà-la-môn ở nước A Du Sa xứ Thiên Trúc có cô vợ rất đẹp. Vì tình 

si  mê  ái  nhiễm  sâu  nặng,  ông  ta  gần  gũi  mãi  cũng  không  thấy  chán  đủ. 

Người  vợ  lại  là  một  tín  đồ  Phật  giáo;  muốn  nhân  cơ  hội  đó  hóa  độ  chồng, 

mới  đặt  điều  kiện:  "Nếu  khi  sắp  gần  gũi,  phải  gõ  chiếc  trống  đồng,  cả  hai 

cùng niệm hồng danh A Di Ðà  một lúc lâu cô mới chấp thuận". Ông chồng 

bất đắc dĩ phải tuân theo. 

Ba  năm  sau,  vị  Bà-la-môn  bị  bạo  bịnh  tắt  hơi,  chỉ  nơi  ngực  mãi  còn  nóng 

ấm,  nên  người  nhà chưa  dám thiêu  hóa.  Trải qua  năm  ngày,  ông chợt sống 

lại, gọi vợ khóc bảo rằng: "Tôi chết do nghiệp nặng bị đọa vào địa ngục Phất 

Thang. Khi quỉ tốt dùng đinh ba vích tội nhơn vào vạc dầu sôi, chĩa sắt đụng 

thành  vạc  đánh  keng  một  tiếng.  Lúc  ấy  tôi  đang  kinh  hồn  lạc  phách,  chợt 

nhớ  tới  việc  bà  bảo  gõ  trống  đồng  niệm  Phật,  nên  bất  giác  lớn  tiếng  niệm 

Nam Mô A Di Ðà Phật. Lạ thay, ngay lúc ấy vạc dầu sôi liền biến thành ao 

sen  nước  trong  mát,  các  tội  nhơn  đều  hiện  tướng  tốt  ngồi  trên  đài  sen,  rồi 

cùng bay về Tịnh Ðộ. Diêm Vương nghe báo sanh lòng hoan hỷ, thả cho tôi 

trở về!". 

Truyện ký trên, chứng  minh công  năng  niệm Phật có thể  làm tiêu tan trống 

không  cảnh  Ðịa  Ngục.  Lẽ  dĩ  nhiên,  đối  với  các  ác  đạo  khác  như  Ngạ-quỉ, 

Súc-sanh,  Tu-la  cũng  lại  như  thế.  Câu  Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật  là  kết  tinh 

phước huệ của vô lượng công đức lành khi Phật còn tu Bồ Tát đạo nên mới 

gọi Vạn Ðức Hồng Danh. Bởi thế, hồng danh này có công năng rộng lớn kỳ 

diệu chẳng thể nghĩ bàn! Trong kinh gọi đó là vô tác thần lực, nghĩa là sức 

thần thông đương nhiên, không phải do Phật tác ý khởi niệm xui khiến nên. 

Ðại khái, bài kệ trên tán dương và nêu rõ công đức của câu hồng danh khiến 

cho hành giả tăng thêm phần tín, hạnh, nguyện. 



---o0o--- 

Hán 90 

 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Cơ đậu nhơn thiên 

 Sâm si tam bối 

 Yên ánh cửu liên! 

 

Việt 90: 

 Một câu A Di Ðà 

 Hợp cơ cả trời, người 

 Ba căn tánh cao thấp 

 Chín phẩm sen rạng ngời! 

  

Lược giải: 

"Tam bối" trong bài kệ là chỉ cho ba hạng người: thượng căn, trung căn, hạ 

căn.  "Cửu  liên"  tức  chín  phẩm  sen,  cũng  phân  ra  ba  cấp  thượng  trung  hạ, 

mỗi  cấp  lại  có  ba  bậc  thượng  trung  hạ  nữa,  nên  thành  ra  chín.  Ðó  là  các 

phẩm:  Thượng  thượng,  Thượng  trung,  Thượng  hạ;  Trung  thượng,  Trung 

trung, Trung hạ; Hạ thượng, Hạ trung, Hạ hạ. 

Ấn Quang đại sư  nói: "Phật pháp tùy cơ, có khó dễ thấp cao. Ðối với pháp 

cao khó thì bậc hạ căn không kham tu. Với pháp thấp dễ bậc thượng căn lại 

chẳng cần tu. Riêng môn Tịnh Ðộ có đặc điểm rất mực nhiệm mầu, vừa cao 

siêu vừa thuận dễ thích ứng cả ba căn, hạng nào cũng thấy cần thiết và có thể 

tu tập được. Nói về phần cao siêu thì nơi hội Hoa Nghiêm, mười phương hải 

hội  Bồ Tát trong  năm  mươi  mốt  vị: Thập  Tín, Thập  Trụ,  Thập  Hạnh, Thập 

Hướng, Thập Ðịa và Ðẳng Giác, đều theo lời khuyên của Phổ Hiền đại sĩ tu 

tập môn này. Bàn đến chỗ thuận dễ thì những chúng sanh nhiều tội chướng, 

cho đến tạo nghiệp Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng có thể niệm Phật sanh về cực 

lạc. Cho nên kẻ chê pháp Tịnh Ðộ là thấp kém tức chưa hiểu chi về môn này 

và  cũng  phạm  lỗi  khinh  báng  các  bậc  Bồ  Tát  như Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã 

Minh, Long Thọ đó!" 

Ðiều dẫn  giải  trên cho ta thấy, pháp  môn  Tịnh Ðộ  thích  hợp  với tất cả căn 

tánh thượng trung hạ của hàng nhơn thiên. Ba căn tánh ấy tuy có cao thấp so 

le, song nếu tu môn niệm Phật, tất sẽ tùy theo công hạnh, đều được nêu danh 

nơi chín phẩm sen sáng đẹp rạng ngời ở cõi Tây phương Cực Lạc. 



---o0o--- 

Hán 91 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hóa kiêm tiểu Thánh 

 Hồi hiệp liệt tâm 

 Hướng vô thượng thừa. 

 

Việt 91: 

 Một câu A Di Ðà 

 Các quả vị tiểu thánh 

 Chuyển tâm hẹp gồm đưa 

 Hướng về vô thượng thừa. 



Lược giải: 

Tiểu thánh tức là các quả Thanh Văn, Duyên Giác gồm: Tu-đà-hoàn, Tư-đà-

hàm,  A-na-hàm,  A-la-hán,  Bích  Chi  Phật.  Hàng  tiểu  thừa  lấy  cảnh  Sanh 

Không  Niết-bàn  làm  quả  vị  cứu  cánh,  chỉ  cầu  mong  cho  mau  thoát  ly  nỗi 

khổ sống chết luân hồi trong ba cõi. Các vị này không phát thệ nguyện rộng 

lớn, trên cầu Phật quả vô thượng dưới độ tất cả chúng sanh, như những bậc 

Bồ Tát, cho nên đức Thế Tôn chê là tâm nhỏ hẹp. 

Môn Niệm Phật là pháp Ðại thừa, nên có thể chuyển tâm nhỏ hẹp của hàng 

Tiểu thừa, đưa các quả vị Thanh Văn, Duyên Giác hướng về Vô Thượng của 

Phật đạo. 



---o0o--- 

Hán 92 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Siêu nhiên vô ngại 

 Văn Thù, Phổ Hiền 

 Ðại nhơn cảnh giới. 

 

Việt 92: 

 Một câu A Di Ðà 

 Thật vô ngại siêu nhiên 

 Như Văn Thù, Phổ Hiền 

 Là cảnh bậc đại nhơn. 

  

Lược giải: 

Môn  niệm  Phật đi sâu  vào  bốn pháp  giới,  cùng tột  là  Sự Sự Vô Ngại pháp 

giới.  Cổ  đức  cũng  nói:  "Niệm  Phật  có  thể  khiến  cho  hành  nhơn  vào  cảnh 

giới Vô Ngại Giải Thoát". 

Trên đây, Triệt Ngộ đại sư muốn nói: "Niệm Phật không phải pháp thấp kém 

tầm  thường  mà  chính  là  cảnh  giới  của  các  bậc  Bồ  Tát  đại  nhơn  như  Văn 

Thù, Phổ Hiền vậy". 



---o0o--- 

Hán 93 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Vi diệu nan tư 

 Duy Phật dữ Phật 

 Nãi năng tri chỉ. 

 

Việt 93:  

 Một câu A Di Ðà 

 Mầu nhiệm khó nghĩ bàn 

 Chỉ có Phật với Phật 

 Mới rõ biết tận cùng. 



Lược giải: 

Trên đã nói Niệm Phật tam muội là cảnh giới của bậc đại Bồ Tát, nơi đây Tổ 

Triệt  Ngộ  lại  nhắn  rõ thêm:  Niệm  Phật  tam  muội  tuy  chư đại  Bồ  Tát cũng 

thâm nhập, nhưng thật ra chưa được cùng tận. Duy có Phật với Phật mới rõ 

biết  được  hết,  vì  đó  là  Phật  tam  muội,  là  cảnh  giới  của  chư  phật. 

Ðiều  này  càng  khẳng  định  rõ  ràng  hơn  tánh  cách  cao  thâm  của  pháp  môn 

Tịnh Ðộ. 



---o0o--- 

Hán 94 

 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Liệt Tổ phụng hành 

 Mã Minh tạo luận 

 Long Thọ vãng sanh.  

 

Việt 94: 

 Một câu A Di Ðà 

 Chư Tổ đều phụng hành 

 Tổ Mã minh viết luận 

 Tổ Long Thọ vãng sanh. 



Lược giải: 

Môn  Niệm  Phật  vì  là  pháp  môn  tối  thượng  thừa  cao  siêu,  nên  chư  Tổ  đều 

phụng hành, bằng cách hoặc viết luận khen ngợi khuyên tu, hoặc niệm Phật 

cầu  về Cực  Lạc. Chẳng  hạn  như hai  vị  Bồ Tát Mã Minh, Thế  Thân đã  viết 

Ðại  Thừa Khởi Tín  Luận  và Vãng  Sanh  Luận để  xưng tán, chỉ đường  Tịnh 

Ðộ. Và Long Thọ Bồ Tát chứng Sơ Hoan Hỷ Ðịa đã niệm Phật vãng sanh về 

An  Dưỡng.  Các  vị  Bồ  Tát  trên  đều  là  chư  tổ  bên  Thiền  tông. 

Nơi  đây  Triệt  Ngộ  đại  sư  lại  nêu  ra  một  chứng  liệu  để  minh  xác  điểm  cao 

siêu của pháp môn Niệm Phật. Ðiều này, Ðại Sư muốn cảnh tỉnh phá tan sự 

nhận thức sai lầm của một số người từ trước đến nay nghĩ rằng: "Môn Tịnh 

Ðộ là pháp thấp kém, chỉ dành cho hạng ông già bà cả quê dốt tu hành". 

 

---o0o--- 

Hán 95 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Nhân duyên thời tiết 

 Dị hương thường văn 

 Liên xã sang kiết.  

 

Việt 95:  

 Một câu A Di Ðà 

 Hợp thời tiết nhân duyên 

 Hương lạ hằng thoang thoảng 

 Liên xã lập nhiều miền. 



Lược giải: 

Pháp môn Tịnh Ðộ sở sĩ càng lúc càng được thạnh hành, bởi có nhiều lý do: 

Về phần nhân duyên: Ðiều thứ nhứt đức A Di Ðà có pháp duyên rất lớn với 

chúng sanh ở Ta Bà, bằng chứng là các chùa đều có thời khóa Tịnh Ðộ, và 

hàng Phật tử khi gặp nhau thường chào với câu "A Di Ðà Phật". Ðiều thứ 

hai, đức Di Ðà Thế Tôn có bốn mươi tám bi nguyện độ sanh rộng lớn, rất 

thích ứng với cảnh ngộ cần cứu cấp nơi cõi ngũ trược này. 

Về phần thời tiết, như lời Phật đã huyền ký. Bắt đầu từ thời mạt pháp trở về 

sau, muốn chắc chắn được giải thoát, chỉ có pháp môn Niệm Phật. 

Bởi những nguyên nhân ấy, nên chư thiện tri thức xưa nay đã sáng lập ra 

Liên Xã khắp nơi để hướng dẫn người tu hành. Và các hành giả niệm Phật 

cũng cảm được nhiều điềm thoại ứng như: thấy sen lành, nghe hương lạ. 



---o0o--- 

Hán 96 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Lợi đại long, tượng 

 Vĩnh Minh thiền bá 

 Trí Giả giáo tông. 

 

Việt 96: 

 Một câu A Di Ðà 

 Lợi bậc đại tượng, long 

 Như Vĩnh Minh thiền bá 

 Cùng Trí Giả giáo tông. 



Lược giải: 

Long, tượng là rồng và voi. Hai loại này là hạng cao quí trong loài thú. Ðại 

long, tượng tức  rồng cùng  voi  lớn,  lại còn cao quí  hơn. Người  xưa  đã đem 

biểu tướng rồng, voi mà thí dụ cho những bậc cao siêu kiệt xuất trong hàng 

Tăng Ni. Vì thế mới có danh từ “Pháp môn long tượng”, nghĩa là hạng rồng 

voi trong cửa chánh pháp. 

Môn  Niệm  Phật  chẳng  những  nhiếp  hóa  lớp  trung,  hạ  căn,  mà  còn  làm  lợi 

ích luôn cho cả bậc thượng thượng căn nữa. Như Vĩnh Minh đại sư, một bậc 

thiền  bá  trong  Tông  môn,  ngộ  suốt  huyền  cơ,  viết  một  trăm  quyển  Tông 

Cảnh Lục để xương minh Thiền đạo, nhưng cũng niệm mười muôn câu Phật 

hiệu mỗi ngày. Và Trí Giả đại sư, bậc Giáo tông sáng lập ra Thiên Thai giáo, 

bình thời  vẫn  niệm Phật, khi  lâm chung khen  ngợi kinh Pháp  Hoa cùng Vô 

Lượng  thọ,  bảo  với  đại  chúng  rằng  Tây  phương  Tam  Thánh  với  các  đồng 

bạn  của  ngài  đã  sanh  về  Tây  phương,  nay  hiện  thân  đến  tiếp  dẫn. 

Sự kiện này, người học đạo nên để tâm suy nghĩ. 



---o0o--- 

Hán 97 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Cảm ứng phi khinh 

 Thiếu Khang hóa Phật 

 Thiện Ðạo quang minh.  

 

Việt 97: 

 Một câu A Di Ðà 

 Cảm ứng chớ xem khinh 

 Thiếu Khang hiện hóa Phật 

 Thiện Ðạo phóng quang minh. 



Lược giải: 

Thiếu Khang đại sư niệm một câu hồng danh, trong miệng bay ra một vị hóa 

Phật.  Thiện  Ðạo  Hòa  thượng  niệm  mỗi  câu  Phật  hiệu,  nơi  miệng  phóng  ra 

một đạo quang minh. Hai điều trên chứng minh cho công đức niệm câu hồng 

danh A Di Ðà thật lớn lao, và sự cảm ứng cưa Phật hiệu như thế đã đến mức 

cùng  diệu.  Và  điều  trên  đây  cũng  nhắc  cho  người  học  đạo  nên  thức  ngộ, 

đừng xem môn Niệm Phật là dung thường. 

Trong mấy bài kệ liên tiếp, Triệt Ngộ đại sư đã dẫn chứng trên từ chư Phật 

Thế Tôn, nói rộng ra là các đức Như Lai ở sáu phương như kinh A Di Ðà đã 

thuyết  minh,  đều  khen  ngợi  khuyên  tu  Tịnh  Ðộ,  và  chỉ  riêng  các  ngài  mới 

biết cùng tận pháp này. Kế đến chư đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, các 

bậc  đại  Tổ  Sư  như  Mã  Minh,  Long  Thọ;  những  vị  đại  long  tượng  về  bên 

Tông như ngài Vĩnh Minh, về bên Giáo như ngài Trí Giả và sau cùng chính 

chư Tổ bên Tịnh Ðộ như Thiện Ðạo, Thiếu Khang. Những vị trên tuy cũng 

suốt thông các pháp môn khác, song vẫn quy hướng về Tịnh Ðộ. Tại sao Tổ 

Triệt Ngộ lại nhiều phen dẫn chứng như thế? Trong đây có hai nguyên nhân 

rất quan trọng. 

a) Ðiều thứ nhứt: Các vị học thức xưa nay (bút giả dùng danh từ “học thức” 

chớ không nói trí thức, vì học thức là một việc, trí thức lại là việc khác) khi 

mới tìm đạo, đều ưa thích những lý luận cao siêu huyền diệu. Sự ưa thích đó 

không  phải  là  điều  lỗi.  Nhưng  phần  nhiều  họ  lầm  lạc  chấp  theo  Thiên 

Không, chưa dung hội được giữa Không và Có, bài bác nhân quả sự tướng, 

nên hầu như thành một căn bịnh trong khi học đạo. Ðối với môn Tịnh Ðộ, họ 

chưa thấu đáo được sự cao diệu của pháp này nên khi thấy những kẻ tối dốt, 

hạng  bình  dân  cũng  tu  hành  được,  lại  xem  thường  cho  là  pháp  thấp  kém. 

Chư đại thiện tri thức thấy sự lầm lạc tà kiến đó mới thẳng thắn bác phá, chỉ 

bày. Vì thế Tổ Triệt Ngộ đã dẫn những chứng minh trên để cảnh giác, ngụ ý 

bảo: "Nếu Tịnh Ðộ là thấp kém, tại sao từ chư Phật, Bồ Tát, cho đến chư Tổ, 

các bậc đại long tượng bên Tông lẫn bên Giáo đều ngợi khen khuyến khích, 

hoặc thân thiết phụng hành?" 

b) Ðiều thứ hai: Các vị thông  minh kiến thức trên, khi luận đạo thường nói 

những  lý  luận  siêu  huyền,  để  tỏ  ra  mình  là  những  người  hiểu  rộng  tu  cao. 

Nhưng họ lại không tự xét rằng: Về phần thật hành,  mình có làm được một 

phần nào đối với những lời nói đó chăng? Nhứt là buổi đi sâu vào thời  mạt 

pháp  này,  người  tu  căn  cơ  non  kém,  nghiệp  chướng  nặng  nề,  dùng  những 

hình thức dễ làm như niệm Phật tụng kinh, mà kẻ hành đạo tại gia lẫn xuất 

gia còn vọng niệm rối ren, nay chầy  mai trễ, huống chi là sự nhiếp tâm nơi 

định trong tất cả thời, tất cả hành động nói năng? Bút giả từng nghe một vài 

vị tu  học  về Thiền khi  luận đến sự  hành trì, thường dẫn  lời của  những chư 

Tổ hoặc các bậc tôn túc thời xưa mà trạng huống cho lối tu của mình và còn 

ra vẻ đắc ý. Chẳng hạn như câu: 

 "Viên bão tử quy thanh chướng lý.  

 Ðiểu hàm hoa lạc bích nham thiền!"  

(Vượn ôm con chuyền về rặng núi xanh. 

Chim ngậm hoa sa trước gộp đá biếc). 

Hoặc như: 

 "Nhập lâm bất động thảo.  

 Nhập thủy bất đạp ba".  

(Vào rừng mà không làm động đến ngọn cỏ. 

Xuống nước nhưng chẳng đạp sóng nước). 

Các  vị  đó  không  xét  lại  hai  câu  trước  là  tâm  cảnh  của  ngài  Giáp  Sơn,  chớ 

chẳng phải cảnh giới của mình. Thỉnh thoảng có việc chi xúc động thì các vị 

liền tỏ vẻ phiền hà, tức giận. Thế là cỏ cây đã động, chân đã đạp sóng nước 

rồi đấy! Trước tệ trạng lạc lầm lạc rộng đó, chư thiện tri thức vì xót thương, 

vì muốn cứu vãn đạo pháp nên mới thẳng lời phê trích, cho hành động ấy là 

Cuồng Thiền. Và các ngài còn nói đến hạng Cuồng Mật nữa mà nếu có dịp, 

sau này bút giả sẽ dẫn giải. 

Ðể  kết  luận,  cần  nhấn  rõ thêm  là  những  điều  nói  trên  tuyệt  không  có  ý  bài 

bác  Thiền,  Mật.  Thiền  và  Mật  là  hai  pháp  môn  cao  siêu,  và  thật  ra  Thiền, 

Mật, Tịnh cả ba đều có đặc điểm riêng, cần tu học để hỗ trợ cho nhau. Chẳng 

hạn  như khi  trì  chú  theo  của  chân  ngôn,  Phật  hiệu  huân  sâu  vào  tạng  thức, 

kích động cho phiền não nổi dậy, phương pháp làm lắng động hữu hiệu nhứt 

không  chi  hơn  Thiền.  Trong  lúc  tham  thiền  hoặc  niệm  Phật,  ma  chướng 

trong ngoài khuấy rối, cách hàng phục kiến hiệu mau lẹ nhứt, không chi hơn 

Mật. Và  muốn  giải quyết  việc  lớn  là sống chết  luân  hồi  một cách thẳng tắt 

chắc chắn nhứt, lại không chi hơn Tịnh. Luận cho cùng mỗi môn tự hàm đủ 

công  năng của ba, song đó  là  ứng dụng của bậc trình độ cao siêu. Còn  với 

bậc sơ cơ non kém, thật ra vẫn có sự sai biệt. Ví như bậc Tổ Sư về võ, dù sử 

dụng  côn,  chùy,  kiếm,  sự  lợi  hại  vẫn  đồng  như  nhau.  Nhưng  với  hạng  võ 

nghệ thông thường thì tác dụng của ba môn binh khí kia lại có sai biệt. Nếu 

chẳng  thế,  trong  võ  lâm  cần  chi  bày  ra  ba  môn  ấy  cho  thêm  phiền! 

Cho  nên trong  thời  mạt pháp, theo thiển  ý nên  lấy Tịnh Ðộ  làm chánh  yếu, 

Thiền, Mật làm phụ trợ. Hoặc nếu có tu Thiền hay Mật cũng nên niệm Phật 

nhiều ít hồi hướng về cõi Cực Lạc ở Tây phương. 



---o0o--- 

Hán 98 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Hữu giáo vô loại 

 Hùng Tuấn nhập minh 

 Duy Cung diệt tội. 

 

Việt 98: 

 Một câu A Di Ðà 

 Hóa độ kẻ vô loại 

 Hùng Tuấn vào minh ty 

 Duy Cung trừ chướng tội. 

 

Lược giải: 

Môn  niệm  Phật  chẳng  những  làm  lợi  ích  cho  các  bậc  Thượng  Thượng  căn 

như trên, lại còn hóa độ đến cả hàng vô loại như Hùng Tuấn, Duy Cung mà 

trong Mấy Ðiệu Sen Thanh đã trích dẫn. 

Bài kệ  trên đại  ý chỉ  rõ:  Pháp  Tịnh  Ðộ  gồm  thâu  lợi độn,  giúp  ích khắp ba 

căn. 



---o0o--- 

Hán 99 

 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Thị vô thượng thiền 

 Nhứt sanh sự biện 

 Khoáng kiếp công viên. 

 

Việt 99: 

 Một câu A Di Ðà 

 Là môn thiền vô thượng 

 Việc lớn một đời xong 

 Công tu nhiều kiếp trọn. 



Lược giải: 

Triệt  Ngộ  đại  sư  tuy  được  đời  sau  tôn  làm  vị  tổ  hoằng  dương  Tịnh  Ðộ, 

nhưng thuở đương thời ngài chính thật là một thiền bá. Bởi duyên Ðại Sư đã 

tham thiền chứng  ngộ  và  viết ra quyển  Triệt Ngộ Ngữ  Lục để  xương  minh 

Thiền  đạo.  Một  bậc  đại  triệt  đại  ngộ  về  Thiền,  mà  nói  Niệm  Phật  là  môn 

thiền  vô  thượng,  đó  là  điều  chứng  minh  xác  đáng  rồi,  không  cần  phải  bàn 

luận chi thêm nữa. 

Việc  lớn  một  đời  của  người  tu  Phật,  là  phải  làm  thế  nào  để  giải  quyết  sự 

sống chết luân hồi ngay trong kiếp hiện tại. Bởi nếu còn luân hồi, tất đời sau 

dễ bị  mê  lạc  rồi sẽ sa đọa nữa. Khi đã thoát khỏi sự sống chết  luân  hồi,  lại 

còn phải hiện thân tu Bồ Tát hạnh trong vô số kiếp, công đức viên mãn, mới 

thành  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Giác.  Pháp  môn  Niệm  Phật  có  thể  giải  thoát 

luân hồi ngay trong hiện đời và khi được sanh về Tây Phương thì sự tiến tu 

để thành Phật không còn bị thối chuyển, kể như đã nắm chắc trong tầm tay  

rồi. 



---o0o--- 

Hán 100 

 Nhứt cú Di Ðà 

 Lý phi dị hội 

 Bách kệ nga thành 

 Tam tôn gia bị. 

 

Việt 100: 

 Một câu A Di Ðà 

 Lý mầu chưa dễ hiểu 

 Thoáng chốc trăm kệ xong 

 Tam tôn thầm gia bị. 

  

Lược giải: 

Từ lúc sơ khởi đến đây, Triệt Ngộ đại sư đã viết ra một trăm bài kệ để tuyên 

dương  Tịnh  Ðộ.  Song  Ðại  Sư  vẫn  tự  thấy  còn  chưa  nói  ra  hết  điểm  huyền 

diệu  của  pháp  môn  này  vì  như  chư  cổ  đức  đã  nói:  "Lý  Tịnh  Ðộ  là  bí  mật 

tạng.  Sự  Tịnh  Ðộ  là  đại  nhân  duyên"  thì  người  học  Phật  dễ  gì  thấu  đáo? 

Tuy nhiên, Ðại Sư cũng nguyện cầu Tam Bảo gia bị cho lời mình trên hợp ý 

Phật, dưới lợi quần sanh, khiến người đọc được thấu hiểu phần nào để tiến tu 

trên đường giải thoát. Và ngài cũng cảm ân Tam Bảo thầm gia bị khiến cho 

tâm địa linh thông nên trong thoáng chốc đã viết xong một trăm bài kệ này.[] 



---o0o--- 



HẾT 







Document Outline


	Hán 1

	Hán 2

	Hán 3

	Hán 4

	Hán 5

	Hán 6

	Hán 7

	Hán 8

	Hán 9

	Hán 10

	Hán 11

	Hán 12

	Hán 13

	Hán 14

	Hán 15

	Hán 16

	Hán 17

	Hán 18

	Hán 19

	Hán 20

	Hán 21

	Hán 22

	Hán 23

	Hán 24

	Hán 25

	Hán 26

	Hán 27

	Hán 28

	Hán 29

	Hán 30




cover_image.jpg
100-Bai-Ke-Niem-
Phat-Ds-Triet-Ngo






index-1_1.jpg





